## Gérard Genette

# Fiction et Diction

Éditions du Seuil

## Gérard Genette

## Fiction et Diction

Éditions du Seuil

Le présent ouvrage regroupe

Introduction à l'architexte et Fiction et Diction,

publiés initialement en 1979 et 1991 dans la collection « Poétique »,

ainsi que, en « Post-scriptum », le texte paru sous le titre

« Fiction et Diction » en avril 2003 dans la revue Poétique, n° 134.

ISBN 978-2-02-106941-9

(ISBN 1<sup>re</sup> publication *Introduction à l'architexte*, 2-02-005310-1) (ISBN 1<sup>re</sup> publication *Fiction et Diction*, 2-02-012851-9)

© Éditions du Seuil, 1979, 1991 et janvier 2004 pour la présente édition et la composition du volume

www.seuil.com

Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.

Cet ouvrage a été numérisé en partenariat avec le Centre National du Livre.



## TABLE DES MATIÈRES

| Couverture                      |
|---------------------------------|
| Copyright                       |
| Fiction et diction              |
| Argument                        |
| Fiction et diction              |
| Les actes de fiction            |
| Récit fictionnel, récit factuel |
| Ordre                           |
| Vitesse                         |
| Fréquence                       |
| Mode                            |
| Voix                            |
| Emprunts et échanges            |
| Style et signification          |
| Post-scriptum                   |

## FICTION ET DICTION

### Argument

À des titres divers, les quatre études qui suivent portent sur la question des *régimes*, des *critères* et des *modes* de la littérarité, définie depuis Roman Jakobson comme l'aspect esthétique de la littérature – qui, cela va sans dire, en comporte bien d'autres. Il s'agit donc de préciser dans quelles conditions un texte, oral ou écrit, peut être perçu comme une « œuvre littéraire », ou plus largement comme un *objet* (verbal) à *fonction esthétique* – genre dont les œuvres constituent une espèce particulière, définie entre autres par le caractère intentionnel (et perçu comme tel) de la fonction.

À cette différence d'extension correspond à peu près l'opposition entre les deux *régimes* de littérarité : le *constitutif*, garanti par un complexe d'intentions, de conventions génériques, de traditions culturelles de toutes sortes, et le *conditionnel*, qui relève d'une appréciation esthétique subjective et toujours révocable.

La catégorie très théorique (et souvent inaperçue) du régime en rencontre une autre, de perception plus évidente, qui lui est en quelque sorte perpendiculaire : celle du *critère* empirique sur lequel se fonde, fûtce après coup, un diagnostic de littérarité. Ce critère peut être soit *thématique*, c'est-à-dire relatif au contenu du texte (de quoi s'agit-il ?), soit formel ou, plus largement, *rhématique*, c'est-à-dire relatif au caractère du texte lui-même et au type de discours qu'il exemplifie.

La croisée de ces deux catégories détermine un tableau des *modes* de littérarité. Mais ces modes ne s'y répartissent pas de manière égale et symétrique. Le critère thématique le plus fréquemment et légitimement invoqué depuis Aristote, la *fictionalité*, fonctionne toujours en régime

constitutif: une œuvre (verbale) de fiction est presque inévitablement reçue comme littéraire, indépendamment de tout jugement de valeur, peut-être parce que l'attitude de lecture qu'elle postule (la fameuse « suspension volontaire de l'incrédulité ») est une attitude esthétique, au sens kantien, de « désintéressement » relatif à l'égard du monde réel. Le critère rhématique, lui, peut déterminer deux modes de littérarité par diction. L'un (la poésie) est de régime constitutif: de quelque manière qu'on définisse la forme poétique, un poème est toujours une œuvre littéraire, parce que les traits formels (variables) qui le marquent comme poème sont, de manière non moins évidente, d'ordre esthétique. L'autre mode de diction (la prose non fictionnelle) ne peut être perçu comme littéraire que de manière conditionnelle, c'est-à-dire en vertu d'une attitude individuelle, comme celle de Stendhal devant le style du Code civil.

Tel est le postulat d'ensemble de ce petit livre, et l'objet de son premier chapitre. Les deux suivants portent plus spécifiquement sur le discours de la fiction. Le premier cherche à définir, dans la voie ouverte par John Searle, le statut des énoncés de fiction narrative comme actes de langage. Ces énoncés, qui instaurent l'univers qu'ils prétendent décrire, consistent selon Searle en des assertions « feintes », c'est-à-dire qui se présentent comme des assertions sans en remplir les conditions pragmatiques de validité. Cette définition est pour moi incontestable, mais incomplète : si les énoncés de fiction ne sont pas des assertions véritables, reste à préciser à quelle autre sorte d'actes de langage ils ressortissent.

Le troisième chapitre part d'un constat historique : la narratologie s'est presque exclusivement attachée aux formes du récit de fiction, comme si ces observations étaient automatiquement applicables ou transposables aux récits non fictionnels comme celui de l'Histoire, de l'autobiographie, du reportage ou du journal intime. Sans engager sur ce terrain une enquête empirique qui reste fort nécessaire, j'essaie ici, d'une

manière plus déductive et schématique, d'indiquer quelles conséquences prévisibles le caractère fictionnel ou « factuel » d'un récit peut entraîner sur ses allures temporelles, ses choix de distance et de point de vue, ou de « voix » narrative, ou encore – trait peut-être le plus pertinent – sur la relation qu'y entretiennent les deux instances du narrateur et de l'auteur.

La dernière étude revient sur le terrain de la diction, considérée sous son aspect le plus conditionnel, celui du *style*. La définition léguée par les linguistes (« le style est la fonction expressive du langage ») appelle ellemême une interprétation en termes sémiotiques, sous peine de favoriser une conception étroitement affectiviste des « faits de style ». La notion douteuse d'*expression* nous engage dans une longue quête qui mène en zigzag de Bally à Frege (*sens* et *dénotation*), de Frege à Sartre (*sens* et *signification*) et de Sartre à Nelson Goodman – lequel fournit, avec la distinction entre *dénotation* et *exemplification*, le moyen d'analyser d'une manière plus claire, plus large et plus sobre la relation entre langue et style, c'est-à-dire entre la fonction sémantique du discours et son versant de « perceptibilité ».

On peut juger obscure ou problématique la convergence sur une même fonction de ces deux modes apparemment hétérogènes que sont, d'un côté, le caractère fictionnel d'une histoire et, de l'autre, la manière dont un texte, outre ce qu'il *dit*, laisse percevoir et apprécier ce qu'il *est*. Le trait commun, je le soupçonne, tient à un trouble de la transparence du discours : dans un cas (fiction), *parce que* son objet est plus ou moins explicitement posé comme inexistant ; dans l'autre (diction), *pour peu que* cet objet soit tenu pour moins important que les propriétés intrinsèques de ce discours lui-même.

Maintenant, en quoi cette opacité relative, quels qu'en soient le mode ou la cause, constitue un trait proprement esthétique, cette question requiert d'évidence une plus vaste enquête, qui déborderait le champ, décidément trop étroit, de la poétique.

#### Fiction et diction

Si je craignais moins le ridicule, j'aurais pu gratifier cette étude d'un titre qui a déjà lourdement servi : « Qu'est-ce que la littérature ? » question à laquelle, on le sait, le texte illustre qu'elle intitule ne répond pas vraiment, ce qui est en somme fort sage : à sotte question, point de réponse ; du coup, la vraie sagesse serait peut-être de ne pas la poser. La littérature est sans doute *plusieurs* choses à la fois, liées (par exemple) par le lien plutôt lâche de ce que Wittgenstein appelait une « ressemblance de famille » et qu'il est difficile, ou peut-être, selon une relation d'incertitude comparable à celles que connaît la physique, impossible de considérer ensemble. Je m'en tiendrai donc à un seul de ces aspects, en l'occurrence celui qui m'importe le plus, et qui est l'aspect esthétique. Il est en effet de consensus à peu près universel, quoique souvent oublié, que la littérature, entre autres choses, est un art, et d'évidence non moins universelle que le matériau spécifique de cet art est le « langage » – c'est-à-dire, bien sûr, les langues (puisque, comme l'énonçait sobrement Mallarmé, il y en a « plusieurs »).

La formule la plus courante, que j'adopterai donc comme point de départ, est celle-ci : la littérature est l'art du langage. Une œuvre n'est littéraire que si elle utilise, exclusivement ou essentiellement, le médium linguistique. Mais cette condition nécessaire n'est évidemment pas suffisante : de tous les matériaux que l'humanité peut utiliser entre autres à des fins d'art, le langage est peut-être le moins spécifique, le moins étroitement *réservé* à cette fin, et donc celui dont l'emploi suffit le moins à désigner comme artistique l'activité qui l'utilise. Il n'est pas tout à fait sûr que l'emploi des sons ou des couleurs suffise à définir la

musique ou la peinture, mais il est certain que l'emploi des mots et des phrases ne suffit pas à définir la littérature, et encore moins la littérature comme art. Cette particularité négative a été jadis relevée par Hegel, qui voyait dans la littérature – et même, à vrai dire, dans la poésie – une pratique constitutivement indécise et précaire, « où l'art commence à se dissoudre et touche à son point de transition vers la représentation religieuse et la prose de la pensée scientifique <sup>1</sup> » – je traduirai librement et en élargissant : vers la prose du langage ordinaire, non seulement religieux ou scientifique, mais aussi bien utilitaire et pragmatique. Et c'est évidemment en songeant à cette propriété qu'a le langage de déborder de toutes parts son investissement esthétique que Roman Jakobson assignait pour objet à la poétique non pas la littérature comme fait brut ou empirique, mais la *littérarité*, définie comme « ce qui fait d'un message verbal une œuvre d'art <sup>2</sup> ».

Acceptons par convention cette définition de la littérarité comme aspect esthétique de la pratique littéraire, et par choix de méthode la restriction de la poétique à l'étude de cet aspect, en laissant de côté la question de savoir si ses autres aspects - par exemple, psychologique ou idéologique - échappent, en fait ou en droit, aux prises de cette discipline. Je rappelle toutefois que, pour Jakobson, la question qui fait l'objet de la poétique (« ce qui fait d'un message verbal une œuvre d'art ») touche à la fois à deux « différences spécifiques » : celle qui « sépare l'art du langage des autres arts » et celle qui le sépare « des autres sortes de pratiques verbales<sup>3</sup> ». Et je laisserai de nouveau de côté la première de ces « différences spécifiques », qui concerne ce qu'Étienne Souriau appelait l'« esthétique comparée », et plus précisément l'ontologie comparée des différents arts. La différence qui nous occupera ici, et qui a bien de fait occupé la plupart des poéticiens depuis Aristote, est donc celle qui, faisant d'« un message verbal une œuvre d'art », le distingue non pas des autres œuvres d'art, mais des « autres sortes de pratiques verbales », ou linguistiques.

Écartons tout d'abord une première réponse qui se présente à la conscience naïve, et dont je dois d'ailleurs préciser qu'elle n'a, à ma connaissance, jamais été retenue par la poétique : la spécificité du littéraire comme art serait celle de l'écrit par rapport à l'oral, la littérature étant, conformément à l'étymologie, liée à l'état scriptural de la langue. L'existence d'innombrables usages non artistiques de l'écriture et, inversement, celle de non moins innombrables performances artistiques, improvisées ou non, en régime d'oralité primaire ou secondaire, suffisent à débouter une telle réponse, dont la naïveté tient sans doute à ce qu'elle oublie un caractère fondamental de la langue comme système et de tout énoncé verbal comme message – à savoir son idéalité, qui lui permet de transcender pour l'essentiel les particularités de ses diverses matérialisations : phoniques, graphiques ou autres. Je dis « pour l'essentiel », parce que cette transcendance ne lui interdit nullement de jouer, à la marge, de certaines de ces ressources, que le passage d'un registre à l'autre n'oblitère d'ailleurs pas entièrement : aussi ne manquons-nous pas d'apprécier à l'œil et à la lecture muette les sonorités d'un poème, tout comme un musicien exercé peut apprécier celles d'une symphonie à la seule étude de sa partition. Comme la peinture pour Léonard, et davantage encore par l'idéalité de ses produits, la littérature est cosa mentale.

Nous pouvons donc reprendre la question de Jakobson sous cette forme élargie, ou plutôt protégée contre toute restriction abusive : « Qu'est-ce qui fait d'un texte, oral ou écrit, une œuvre d'art ? » À cette question, la réponse de Jakobson est bien connue – et j'y viendrai plus loin –, mais, comme ce n'est qu'une des réponses possibles et même existantes, je voudrais d'abord m'attarder sur la question elle-même. On peut l'entendre, me semble-t-il, de deux manières assez distinctes.

La première consiste à tenir en quelque sorte pour acquise, définitive et universellement perceptible, la littérarité de certains textes, et à s'interroger sur ses raisons objectives, immanentes ou inhérentes au texte lui-même, et qui l'accompagnent en toutes circonstances. La question de Jakobson se lit alors comme suit : « Quels sont les textes qui *sont* des œuvres ? » J'appellerai les théories qui sous-tendent implicitement une telle interprétation théories *constitutivistes*, ou *essentialistes*, de la littérarité.

L'autre interprétation entend la question comme signifiant à peu près ceci : « À quelles conditions, ou dans quelles circonstances, un texte peut-il, sans modification interne, devenir une œuvre? » – et donc sans doute, inversement (mais je reviendrai sur les modalités de cette réciproque) : « À quelles conditions, ou dans quelles circonstances, un texte peut-il, sans modification interne, cesser d'être une œuvre ? » J'appellerai la théorie qui sous-tend cette seconde interprétation théorie conditionaliste de la littérarité. On pourrait encore l'illustrer par une application de la célèbre formule de Nelson Goodman<sup>4</sup> : remplacer la question What is art? par When is art? - remplacer, donc, la question « Qu'est-ce que la littérature ? » par la question « Quand est-ce de la littérature ? ». Puisque nous avons admis avec Jakobson qu'une théorie de la littérarité est une poétique – en donnant cette fois à ce terme non plus le sens faible, ou neutre, de discipline, mais le sens fort et engagé de doctrine, ou pour le moins d'hypothèse –, je qualifierai la première version de poétique essentialiste, et la seconde de poétique conditionaliste. Et j'ajouterai que la première version est caractéristique des poétiques fermées, la seconde des poétiques ouvertes.

Le premier type est celui des poétiques « classiques », dans un sens très large, qui s'étend parfois bien au-delà du classicisme officiel. Son principe est donc que certains textes sont littéraires par essence, ou par nature, et pour l'éternité, et d'autres non. Mais l'attitude que je décris ainsi ne définit encore, je le rappelle, qu'une interprétation de la question, ou, si l'on préfère, une façon de *poser* la question. Elle est donc

elle-même susceptible de variantes selon la manière dont elle *répond* à sa propre question, c'est-à-dire selon le critère qu'elle propose pour distinguer les textes littéraires de ceux qui ne le sont pas – autrement dit, selon le choix du critère de littérarité constitutive. L'histoire de la poétique, explicite ou implicite, montre qu'elle s'est partagée entre deux critères possibles, que je qualifierai très grossièrement, l'un, de *thématique*, l'autre de *formel*. J'ajoute dès maintenant, bien que mon propos ne soit pas ici d'ordre historique, que l'histoire de la poétique essentialiste peut être décrite comme un long et laborieux effort pour passer du critère thématique au critère formel, ou du moins pour faire sa place au second, à côté du premier.

La plus vigoureuse illustration de la poétique essentialiste dans sa version thématique est évidemment celle d'Aristote, dont chacun sait que, moyennant divers aménagements, elle a dominé pendant plus de vingt siècles la conscience littéraire de l'Occident. Comme je ne suis pas le premier à l'observer<sup>5</sup>, tout se passe à certains égards comme si Aristote avait perçu pour son compte la difficulté décrite bien plus tard par Hegel, c'est-à-dire le manque de spécificité de la pratique littéraire, et décidé de la résoudre, ou pour le moins de la conjurer, de la manière la plus radicale possible. Cette solution tient en deux mots, dont l'un n'est en somme que la glose de l'autre : *poièsis* et *mimèsis*.

Poièsis. Ce terme, je le rappelle, signifie en grec non pas seulement « poésie », mais plus largement « création », et le titre même de *Poétique* indique que l'objet de ce traité sera la manière dont le langage peut être ou devenir un moyen de création, c'est-à-dire de production d'une œuvre. Tout se passe donc comme si Aristote avait établi un partage entre deux fonctions du langage : sa fonction ordinaire, qui est de parler (*légein*) pour informer, interroger, persuader, ordonner, promettre, etc., et sa fonction artistique, qui est de produire des œuvres (*poiein*). La

première relève de la rhétorique – on dirait plutôt aujourd'hui de la pragmatique –, la seconde de la poétique. Mais comment le langage, ordinairement instrument de communication et d'action, peut-il devenir moyen de création ? La réponse d'Aristote est claire : il ne peut y avoir de création par le langage que si celui-ci se fait véhicule de mimèsis, c'est-à-dire de représentation, ou plutôt de simulation d'actions et d'événements imaginaires ; que s'il sert à inventer des histoires, ou pour le moins à transmettre des histoires déjà inventées. Le langage est créateur lorsqu'il se met au service de la fiction, et je ne suis pas non plus le premier à proposer de traduire mimèsis par fiction<sup>6</sup>. Pour Aristote, la créativité du poète ne se manifeste pas au niveau de la forme verbale, mais au niveau de la fiction, c'est-à-dire de l'invention et de l'agencement d'une histoire. « Le poète, dit-il, doit plutôt être artisan d'histoires que de vers, puisque c'est par la fiction qu'il est poète, et que ce qu'il feint, ce sont des actions<sup>7</sup>. » Autrement dit : ce qui fait le poète, ce n'est pas la diction, c'est la fiction. Cette prise de position catégorique explique l'expulsion, ou plutôt l'absence dans le champ de la poétique, de toute poésie non fictionnelle, de type lyrique, satirique, didactique ou autre : Empédocle, dit Aristote, n'est pas un poète, c'est un naturaliste ; et si Hérodote avait écrit en vers, cela ne modifierait en rien son statut d'historien et ne le qualifierait en rien comme poète. Inversement, sans doute, on peut en inférer que, si la pratique de la fiction en prose avait existé de son temps, Aristote n'aurait pas eu d'objection de principe à l'admettre dans sa Poétique. C'est ce que proposera Huet vingt siècles plus tard : « Suivant cette maxime d'Aristote, que le Poète est plus Poète par les fictions qu'il invente que par les vers qu'il compose, on peut mettre les faiseurs de Romans au nombre des Poètes 8 » – et chacun sait l'usage que Fielding fera de cette autorisation au bénéfice de ce qu'il qualifiera d'« épopée comique en prose ». Même remarque, bien sûr, pour le théâtre en prose, qui ne présente pas plus de difficulté pour une poétique de type fictionaliste.

Je n'irai pas plus loin dans la description du système de cette poétique : je rappelle seulement que le champ de la fiction, coextensif donc à celui de la poésie comme création, s'y subdivise en deux modes de représentation : le narratif et le dramatique, et en deux niveaux de dignité des sujets représentés : le noble et le vulgaire - d'où ces quatre grands genres que sont la tragédie (sujet noble en mode dramatique), l'épopée (sujet noble en mode narratif), la comédie (sujet vulgaire en mode dramatique) et la parodie (sujet vulgaire en mode narratif), à quoi s'est tout naturellement substitué le roman moderne. Ce n'est pas le système des genres qui nous intéresse ici, mais le critère de littérarité qui y préside, et que l'on peut formuler en ces termes qui marient la problématique hégélienne et la réponse aristotélicienne : la plus sûre façon pour la poésie d'échapper au risque de dissolution dans l'emploi ordinaire du langage et de se faire œuvre d'art, c'est la fiction narrative ou dramatique. C'est exactement ce qu'écrit le plus brillant représentant, de nos jours, de la poétique néo-aristotélicienne, Käte Hamburger :

Pour autant qu'on puisse se satisfaire de voir les idées des « pères fondateurs » se confirmer dans les faits (même s'il est peu fécond de les prendre dogmatiquement comme point de départ), nous pouvons considérer comme un résultat satisfaisant, comme une confirmation, le fait que la phrase de Hegel est pleinement valide justement là où Aristote a placé la frontière entre l'art mimétique et l'art élégiaque, là où il a séparé le poiein du légein. La phrase de Hegel n'a pas, ou pas encore, de validité pour tout le domaine de la littérature (pour cet ensemble que la langue allemande nomme Dichtung), là où elle relève du poiein, de la mimèsis. Dans ce cas la frontière infranchissable qui sépare la narration fictionnelle de l'énoncé de réalité quel qu'il soit, c'est-à-dire du système énonciatif, empêche la littérature de verser dans la « prose de la pensée scientifique », autrement dit précisément dans le système de l'énonciation. Il y a ici du « faire », au sens de mise en forme,

de production et de reproduction : ici, c'est le chantier du *poiètès* ou du *mimètès* qui use du langage comme d'un matériau et d'un instrument, tels le peintre avec les couleurs et le sculpteur avec la pierre <sup>9</sup>.

C'est évidemment à cette thèse (sinon à ses considérants) que se rallient, explicitement ou non, consciemment ou non, tous ceux – poéticiens, critiques ou simples lecteurs – pour qui la fiction, et plus précisément la fiction narrative, et donc aujourd'hui par excellence le roman, représente la littérature même. La poétique fictionaliste se révèle ainsi très largement majoritaire dans l'opinion et le public, éventuellement le moins cultivé.

Je ne suis pas sûr que cette faveur tienne à son mérite théorique, qui seul nous importe ici. Ce mérite tient, lui, à la solidité d'une position en quelque sorte inexpugnable, ou, comme le suggère Käte Hamburger, d'une frontière sûre et bien étanche : en vers ou en prose, en mode narratif ou dramatique, la fiction a pour trait typique et manifeste de proposer à son public ce plaisir désintéressé qui porte, comme on le sait mieux depuis Kant, la marque du jugement esthétique. Entrer dans la fiction, c'est sortir du champ ordinaire d'exercice du langage, marqué par les soucis de vérité ou de persuasion qui commandent les règles de la communication et la déontologie du discours. Comme tant de philosophes l'ont répété depuis Frege, l'énoncé de fiction n'est ni vrai ni faux (mais seulement, aurait dit Aristote, « possible »), ou est à la fois vrai et faux : il est au-delà ou en deçà du vrai et du faux, et le contrat paradoxal d'irresponsabilité réciproque qu'il noue avec son récepteur est un parfait emblème du fameux désintéressement esthétique. Si donc il existe un et un seul moyen pour le langage de se faire à coup sûr œuvre d'art, ce moyen est sans doute bien la fiction.

Le revers de cet avantage d'inexpugnabilité, c'est évidemment l'étroitesse insupportable de la position ; ou, si l'on préfère, le prix à

payer, c'est l'éviction, que j'évoquais plus haut à propos d'Aristote, d'un trop grand nombre de textes, et même de genres, dont le caractère artistique, pour être moins automatiquement assuré, n'en est pas moins évident. Malgré sa fidélité d'ensemble au principe fictionaliste, la poétique classique n'a pu résister indéfiniment à la pression de cette évidence, au moins en ce qui concernait les genres non fictionnels de la poésie, commodément fédérés sous le terme archigénérique de poésie lyrique. Je n'entrerai pas dans le détail de cette histoire, que j'ai racontée plus haut sous un autre angle et qui aboutit dès la Renaissance italienne et espagnole à la répartition du champ poétique en trois grands « types » : deux fictionnels – le narratif, ou « épique », et le dramatique – plus un non fictionnel - le lyrique. Cette intégration du lyrique se fait tantôt de manière purement empirique, et un peu subreptice, dans d'innombrables « arts poétiques » qui proposent autant de listes, plus ou moins bricolées, de genres – les uns fictionnels, les autres non fictionnels (mais on glisse discrètement sur cette disparate) ; tantôt de manière plus explicite et plus argumentée, qui tend à couvrir du pavillon aristotélicien une marchandise qui ne l'est aucunement – par exemple en faisant du lyrique un des trois modes fondamentaux d'énonciation (celui où le poète s'exprime constamment en son nom sans jamais céder la parole à un personnage), alors que pour Aristote, comme déjà pour Platon, il n'y a de modes que de la représentation mimétique, et donc de la fiction. Ou encore, comme on le voit bien chez l'abbé Batteux – qui fut le dernier grand poéticien classique au sens strict -, en soutenant à grand renfort de sophismes que la poésie lyrique est elle aussi mimétique au sens ancien, puisqu'elle peut exprimer des sentiments « feints » – et donc elle aussi fictionnelle. Le jour où le propre traducteur allemand de Batteux, Johann Adolf Schlegel, contestera dans une note en bas de page cette annexion quelque peu frauduleuse en observant que les sentiments exprimés par le poète lyrique peuvent aussi, comme l'impliquait Aristote, n'être pas feints, c'en sera terminé du monopole de la fiction sur la

littérature – à moins, bien sûr, d'en revenir à l'exclusion du lyrique ; mais pour ce retour en arrière il était déjà trop tard.

Le nouveau système, illustré par d'innombrables variations sur la triade épique-dramatique-lyrique, consiste donc à répudier le monopole fictionnel au profit d'une sorte de duopole plus ou moins déclaré, où la littérarité va désormais s'attacher à deux grands types : d'un côté la fiction (dramatique ou narrative), de l'autre la poésie lyrique, de plus en plus souvent désignée par le terme de *poésie* tout court.

La version la plus élaborée, et la plus originale, de ce partage, malgré le caractère fidèlement aristotélicien (on l'a vu) de sa problématique initiale, est sans doute la Logique des genres littéraires de Käte Hamburger, déjà citée, qui ne reconnaît, dans le champ de la Dichtung, que deux « genres » fondamentaux : le fictionnel, ou mimétique, et le lyrique, marqués tous deux, mais chacun à sa façon, par une rupture avec le régime ordinaire de la langue - qui consiste en ce que Hamburger appelle des « énoncés de réalité », actes de langage authentiques accomplis à propos de la réalité par un « je-origine » réel et déterminé. Dans la fiction, nous avons affaire non à des énoncés de réalité, mais à des énoncés fictionnels dont le véritable « je-origine » n'est pas l'auteur ni le narrateur, mais les personnages fictifs - dont le point de vue et la situation spatio-temporelle commandent toute l'énonciation du récit, jusque dans le détail grammatical de ses phrases, et a fortiori du texte dramatique. Dans la poésie lyrique, nous avons bien affaire à des énoncés de réalité, et donc à des actes de langage authentiques, mais dont la source reste indéterminée, car le « je lyrique », par essence, ne peut être identifié avec certitude ni au poète en personne ni à un quelconque autre sujet déterminé. L'énonciateur putatif d'un texte littéraire n'est donc jamais une personne réelle, mais ou bien (en fiction) un personnage fictif, ou bien (en poésie lyrique) un je indéterminé – ce qui constitue en quelque sorte une forme atténuée de fictivité <sup>10</sup> : nous ne sommes peut-être pas si loin des stratagèmes de Batteux pour intégrer le lyrisme à la fiction.

Mais, comme on a pu l'observer au passage, cette bipartition (et quelques autres) n'oppose pas au caractère essentiellement thématique du critère fictionnel (représentation d'événements imaginaires) un caractère symétriquement formel du critère poétique : comme les tenants de la triade classico-romantique, Käte Hamburger définit le lyrique par une attitude d'énonciation plus que par un état de langage. Le critère proprement formel, que j'annonçais tout à l'heure comme pendant symétrique du critère thématique de la tradition aristotélicienne, c'est dans une autre tradition que nous allons le rencontrer. Tradition qui remonte au romantisme allemand, et qui s'est surtout illustrée, à partir de Mallarmé et jusqu'au formalisme russe, dans l'idée d'un « langage poétique » distinct du langage prosaïque ou ordinaire par des caractéristiques formelles attachées superficiellement à l'emploi du vers, mais plus fondamentalement à un changement dans l'usage de la langue - traitée non plus comme un moyen de communication transparent, mais comme un matériau sensible, autonome et non interchangeable, où quelque mystérieuse alchimie formelle, refaisant « de plusieurs vocables un mot total, neuf, étranger à la langue et comme incantatoire », « rémunère le défaut des langues » et opère l'« union indissociable du son et du sens ». Je viens de rabouter dans la même phrase quelques lambeaux de formules de Mallarmé et de Valéry, effectivement très proches sur ce point. Mais c'est sans doute au second que nous devons, quoique lointainement empruntée à Malherbe, l'image la plus parlante de cette théorie du langage poétique : la poésie est à la prose, ou langage ordinaire, ce que la danse est à la marche, c'est-à-dire un emploi des mêmes ressources, mais « autrement coordonnées et autrement excitées », dans un système d'« actes qui ont [désormais] leur fin en euxmêmes ». Moyennant quoi, contrairement au message ordinaire, dont la

fonction est de s'abolir dans sa compréhension et dans son résultat, le texte poétique ne s'abolit en rien qu'en lui-même : sa signification n'efface pas, ne fait pas oublier sa forme, elle en est indissociable, car il n'en résulte aucun savoir utilisable à aucun acte oublieux de sa cause. Indestructible parce que irremplaçable, « le poème ne meurt pas pour avoir vécu ; il est fait expressément pour renaître de ses cendres et redevenir indéfiniment ce qu'il vient d'être. La poésie se reconnaît à cette propriété qu'elle tend à se faire reproduire dans sa forme : elle nous excite à la reconstituer identiquement » <sup>11</sup>.

L'aboutissement théorique de cette tradition, c'est évidemment la notion, chez Jakobson, de fonction poétique, définie comme accent mis sur le texte dans sa forme verbale – une forme rendue par là plus perceptible et en quelque sorte intransitive. En poésie, écrivait Jakobson dès 1919, « la fonction communicative, propre à la fois au langage commun et au langage émotionnel, est réduite au minimum 12 », au profit d'une fonction qui ne peut plus dès lors être qualifiée que d'esthétique, et par laquelle le message s'immobilise dans l'existence autosuffisante de l'œuvre d'art. À la question que nous avons choisie comme point de départ, « Qu'est-ce qui fait de certains textes des œuvres d'art ? », la réponse de Jakobson, comme déjà, en d'autres termes, celle de Mallarmé ou de Valéry, est, très clairement : la fonction poétique. La formulation la plus dense de ce nouveau critère se trouve elle aussi dans ce texte de 1919 que Jakobson n'a fait depuis, sur ce plan, que préciser et justifier : « La poésie, c'est le langage dans sa fonction esthétique. » Si l'on se rappelle que, dans la tradition classique, la formule était, de manière tout aussi abrupte et exclusive, quelque chose comme : « La fonction esthétique du langage, c'est la fiction », on mesure la distance, et l'on comprend pourquoi Tzvetan Todorov écrivait à peu près, voici quelques années, que la poétique (mais je préciserai pour ma part : la poétique essentialiste) disposait de deux définitions concurrentes de la littérarité : l'une par la fiction, l'autre par la poésie <sup>13</sup>.

Chacune d'elles, à sa manière, peut légitimement prétendre répondre à l'inquiétude de Hegel sur la garantie de spécificité de l'art littéraire. En revanche, il est assez évident qu'aucune des deux ne peut légitimement prétendre couvrir la totalité de ce champ. Je ne reviens pas sur le caractère spécieux des arguments de Batteux au service d'une hégémonie de la poétique fictionaliste sur les genres lyriques, et je rappelle que la poétique « poéticiste » n'a jamais sérieusement tenté de s'annexer le champ de la fiction comme telle : tout au plus affecte-t-elle de négliger ou de dédaigner cette forme de littérature en la repoussant dans les limbes amorphes d'une prose vulgaire et sans contraintes formelles (voyez Valéry parlant du roman), comme Aristote repoussait toute poésie non fictionnelle dans ceux d'un discours plus ou moins didactique. Le plus sage est donc apparemment, et provisoirement, d'attribuer à chacune sa part de vérité, c'est-à-dire une portion du champ littéraire : à la définition thématique, l'empire de la fiction en prose ; à la définition formelle, l'empire du poétique au sens fort – les deux s'appliquant évidemment ensemble à ce vaste empire du milieu qu'est la fiction poétique du type épopée, tragédie et comédie classiques, drame romantique ou roman en vers à la Jocelyn, ou Eugène Onéguine. On note passage que le domaine d'Aristote passe tout entier condominium, mais ce n'est pas ma faute si l'Iliade est en vers.

Le plus grave, d'ailleurs, n'est pas dans cette concurrence ou biappartenance partielle, et peut-être bienvenue : comme deux précautions valent mieux qu'une, il n'est sans doute pas mauvais pour un texte de satisfaire à la fois à deux critères de littérarité : par le contenu fictionnel et par la forme poétique. Le plus grave, c'est l'incapacité de nos deux poétiques essentialistes, même unies – quoique de force –, à couvrir à elles deux la totalité du champ littéraire, puisque échappe à leur double prise le domaine fort considérable de ce que j'appellerai provisoirement la littérature non fictionnelle en prose : Histoire, éloquence, essai, autobiographie, par exemple, sans préjudice de textes singuliers que leur extrême singularité empêche d'adhérer à quelque genre que ce soit. On voit peut-être mieux pourquoi je disais plus haut que les poétiques essentialistes sont des poétiques fermées : n'appartiennent pour elles à la littérature que des textes *a priori* marqués du sceau générique, ou plutôt archigénérique, de la fictionalité et/ou de la poéticité. Elles se révèlent par là incapables d'accueillir des textes qui, n'appartenant pas à cette liste canonique, pourraient entrer et sortir du champ littéraire au gré des circonstances et, si j'ose dire, selon certaines conditions de chaleur et de pression. C'est apparemment ici qu'il devient nécessaire de recourir à cette autre poétique, que je qualifie de *conditionaliste*.

Contrairement à l'autre, cette poétique-là ne s'est guère exprimée dans des textes doctrinaux ou démonstratifs, pour cette raison simple qu'elle est plus instinctive et essayiste que théoricienne, confiant au jugement de goût, dont chacun sait qu'il est subjectif et immotivé, le critère de toute littérarité. Son principe est à peu près celui-ci : « Je considère comme littéraire tout texte qui provoque chez moi une satisfaction esthétique. » Son seul rapport à l'universalité est, comme l'a montré Kant, de l'ordre du désir ou de la prétention : ce que je trouve beau, je souhaite que chacun en juge de même, et je comprends mal qu'il ne le fasse pas. Mais comme nous avons fait, depuis deux siècles, de grands progrès (que certains déplorent) vers le relativisme culturel, il arrive souvent, et de plus en plus, que cette prétention à l'universalité soit laissée au vestiaire de l'humanisme « classique », au profit d'une appréciation plus désinvoltement égocentrique : « Est littérature ce que je décrète tel, moi dis-je et c'est assez, ou, à la rigueur, moi et mes amis, moi et ma "modernité" d'élection. » Pour illustration de ce subjectivisme déclaré, je renvoie par exemple au Plaisir du texte de Roland Barthes, mais il est clair que cette poétique-là anime inconsciemment un grand nombre de nos attitudes littéraires. Cette nouvelle vulgate, élitiste dans son principe même, est sans doute le fait d'une couche culturelle plus

étroite et plus éclairée que celle qui trouve dans la fiction un critère automatique et confortable de littérarité. Mais il lui arrive de coexister avec elle, fût-ce dans l'incohérence, et au moins sous une forme où le descriptif cède le pas à l'évaluatif, dans des jugements où le diagnostic de littérarité équivaut à un label de qualité : comme lorsqu'un partisan du critère fictionnel refuse néanmoins de l'accorder à un roman de quai de gare, le jugeant trop « mal écrit » pour « être de la littérature » – ce qui revient en somme à considérer la fictionalité comme une condition nécessaire mais non suffisante de la littérarité. Ma conviction est exactement inverse, et je reviendrai sur ce point.

Pour l'essentiel, il me semble que cette poétique conditionaliste procède en fait, sinon en principe, d'une interprétation subjectivisante, et élargie à la prose, du critère de Valéry-Jakobson : un texte est littéraire (et non plus seulement poétique) pour qui s'attache plus à sa forme qu'à son contenu, pour qui, par exemple, apprécie sa rédaction tout en refusant ou en négligeant sa signification. Je dois d'ailleurs rappeler que cette extension à la prose du critère d'intransitivité avait été admise d'avance par Mallarmé au nom de l'omniprésence du Vers bien au-delà de ce qu'il appelait le « vers officiel » : « Le vers est partout dans la langue où il y a rythme [...]. Toutes les fois qu'il y a effort au style, il y a versification<sup>14</sup>. » Le terme de style, avec ou sans effort, est évidemment pour nous la clé de cette capacité poétique, ou littéraire, de toute sorte de texte, de cette transcendance de la « fonction poétique » rapport aux limites canoniques, d'ailleurs aujourd'hui bien estompées – ou déplacées –, de la forme métrique.

Ce qui est en cause ici, c'est donc la capacité de tout texte dont la fonction originelle, ou originellement dominante, n'était pas d'ordre esthétique, mais par exemple didactique ou polémique, à survivre à cette fonction, ou à la submerger du fait d'un jugement de goût individuel ou collectif qui fait passer au premier plan ses qualités esthétiques. Ainsi une page d'Histoire ou de Mémoires peut-elle survivre à sa valeur

scientifique ou à son intérêt documentaire ; ainsi une lettre ou un discours peuvent-ils trouver des admirateurs au-delà de leur destination d'origine et de leur occasion pratique ; ainsi un proverbe, une maxime, un aphorisme peuvent-ils toucher ou séduire des lecteurs qui n'en reconnaissent nullement la valeur de vérité. C'est d'ailleurs un proverbe, italien de surcroît, qui nous donne la formule de ce type d'attitude : Se non è vero, è bene trovato; traduction libre: « Je ne suis pas d'accord, mais c'est bien envoyé. » Et il serait tentant d'établir une relation d'incompatibilité entre l'attitude esthétique et l'adhésion théorique ou pragmatique, la première étant en quelque sorte libérée par l'affaiblissement ou la disparition de la seconde, comme si l'esprit ne pouvait être à la fois tout à fait convaincu et tout à fait séduit. Mais il faut sans doute résister à cette tentation : comme le dit bien Mikel Dufrenne, « une église peut être belle sans être désaffectée 15 ». Toujours est-il que l'on voit, au cours des siècles, le champ de la littérarité conditionnelle s'étendre incessamment par l'effet d'une tendance apparemment constante, ou peut-être croissante, à la récupération esthétique, qui agit ici comme ailleurs et qui porte au crédit de l'art une grande part de ce que l'action du temps enlève à celui de la vérité ou de l'utilité : aussi est-il plus facile à un texte d'entrer dans le champ littéraire que d'en sortir.

Mais si la poétique conditionaliste a par définition le pouvoir de rendre compte des littérarités conditionnelles au nom d'un jugement esthétique, ce pouvoir, quoi qu'en pensent spontanément ses partisans, ne peut s'étendre au domaine des littérarités constitutives. Si une épopée, une tragédie, un sonnet ou un roman sont des œuvres littéraires, ce n'est pas en vertu d'une évaluation esthétique, fût-elle universelle, mais bien par un trait de nature, tel que la fictionalité ou la forme poétique. Si *Britannicus* est une œuvre littéraire, ce n'est pas parce que cette pièce me plaît, ni même parce qu'elle plaît à tout le monde (ce dont je doute), mais parce que c'est une pièce de théâtre, tout comme, si

l'Opus 106 ou la Vue de Delft est une œuvre musicale ou picturale, ce n'est pas parce que cette sonate et ce tableau séduisent un, dix ou cent millions d'amateurs, mais parce qu'ils sont une sonate et un tableau. Le plus mauvais tableau, la plus mauvaise sonate, le plus mauvais sonnet restent de la peinture, de la musique ou de la poésie pour cette simple raison qu'ils ne peuvent être rien d'autre, sinon par surcroît. Et ce qu'on appelle parfois un « genre mort » – disons arbitrairement l'épopée ou le sonnet – est simplement une forme devenue, définitivement ou momentanément, stérile et improductive, mais dont les productions passées gardent leur label de littérarité, fût-elle académique ou poussiéreuse : quand bien même plus personne n'écrirait de sonnets, et quand bien même plus personne ne lirait de sonnets, il resterait acquis que le sonnet est un genre littéraire, et donc qu'un sonnet, quel qu'il soit, bon ou mauvais, est une œuvre littéraire. La littérarité constitutive des œuvres de fiction ou de poésie - comme l'« artisticité », également constitutive, de la plupart des autres arts – est en quelque sorte, dans les limites de l'Histoire culturelle de l'humanité, imprescriptible indépendante de toute évaluation. Les jugements et attitudes de la poétique conditionaliste sont, à leur propos, soit impertinents, parce que superflus, quand positifs (« Cette tragédie est de la littérature parce qu'elle me plaît »), soit inopérants quand négatifs (« Cette tragédie n'est pas de la littérature parce qu'elle ne me plaît pas »). Toute éventuelle prétention de la poétique conditionaliste à régir la totalité du champ serait donc abusive et littéralement illégitime, exorbitante de son droit. Or, nous avons vu qu'en revanche elle seule pouvait rendre compte des littérarités conditionnelles, celles qui ne relèvent ni du contenu fictionnel ni de la forme poétique. La conséquence s'impose donc : nous devons la poétique conditionaliste substituer aux poétiques pas essentialistes, mais lui faire une place à leurs côtés, chacune d'elles régissant exclusivement son ressort de légitimité, c'est-à-dire de pertinence. L'erreur de toutes les poétiques depuis Aristote aura sans

doute été pour chacune d'hypostasier en « littérature par excellence », voire en seule littérature « digne de ce nom », le secteur de l'art littéraire auquel s'appliquait son critère, et à propos duquel elle avait été conçue. Prise à la lettre dans sa prétention à l'universalité, aucune de ces poétiques n'est valide, mais chacune d'elles l'est dans son champ et conserve en tout état de cause le mérite d'avoir mis en lumière et en valeur l'un des multiples critères de la littérarité. La littérarité, étant un fait pluriel, exige une théorie pluraliste qui prenne en charge les diverses façons qu'a le langage d'échapper et de survivre à sa fonction pratique et de produire des textes susceptibles d'être reçus et appréciés comme des objets esthétiques.

De cette nécessité résulte un partage que je schématiserai de la manière suivante. Le langage humain connaît deux régimes de littérarité : le constitutif et le conditionnel. Selon les catégories traditionnelles, le constitutif régit deux grands types, ou ensembles, de pratiques littéraires : la fiction (narrative ou dramatique) et la poésie, sans préjudice de leur éventuelle collusion dans la fiction en forme poétique. Comme nous ne disposons, à ma connaissance dans aucune langue, d'un terme commode et positif (c'est-à-dire, en dehors du très gauche non-fiction) pour désigner ce troisième type, et que cette lacune terminologique ne cesse de nous embarrasser, je propose de le baptiser diction – ce qui présente au moins l'agrément, si c'en est un, de la symétrie. Est littérature de fiction celle qui s'impose essentiellement par le caractère imaginaire de ses objets, littérature de diction celle qui s'impose essentiellement par ses caractéristiques formelles – encore une fois, sans préjudice d'amalgame et de mixité; mais il me semble utile de maintenir la distinction au niveau des essences, et la possibilité théorique d'états purs : celui, par exemple, d'une histoire qui vous émeut quel qu'en soit le mode de représentation (cette histoire, on le sait,

c'était pour Aristote, et c'est encore pour certains, celle d'Œdipe) ; ou celui, symétrique, d'une formule qui vous fascine hors de toute signification perceptible : c'était, selon Valéry, le cas de bien des beaux vers, qui « agissent sur nous sans nous apprendre grand-chose » et qui « nous apprennent peut-être qu'[ils] n'ont rien à nous apprendre » <sup>16</sup>.

On a certainement remarqué que j'avais au passage annexé la poésie à ma nouvelle catégorie de la diction, qui n'est donc plus troisième mais seconde. C'est qu'en effet, et comme le savait bien Mallarmé, la poésie n'est qu'une forme particulièrement marquée et codifiée – et donc, dans ses états traditionnels (j'y reviens), proprement constitutive – de la littérature par diction. Il y a donc des dictions de littérarité constitutive et des dictions de littérarité conditionnelle, alors que la fiction, elle, est toujours constitutivement littéraire <sup>17</sup>. Je figurerai donc cette situation dissymétrique par le schéma suivant :

| Régime<br>Critère | Constitutif | Conditionnel |
|-------------------|-------------|--------------|
| Thématique        | FICTION     |              |
| Rhématique        | DICTION     |              |
|                   | POÉSIE      | PROSE        |

Ce tableau volontairement boiteux appelle plusieurs remarques. La première est d'ordre terminologique : j'ai substitué sans crier gare, à *formel*, que chacun peut (ou croit) comprendre, l'adjectif *rhématique*, qui exige quelque éclaircissement. Comme je l'ai déjà fait ailleurs <sup>18</sup>, j'emprunte très librement à la linguistique le terme de *rhème* pour désigner, en opposition au *thème* d'un discours, le discours considéré en lui-même (un titre comme *Petits Poèmes en prose* est rhématique parce

qu'il spécifie non l'objet de ce recueil, comme Le Spleen de Paris, mais en quelque sorte le recueil lui-même : non ce qu'il dit, mais ce qu'il est). Or, pour des raisons qui apparaîtront mieux au dernier chapitre, il me semble que la diction, quel qu'en soit le régime, peut se définir par l'être d'un texte, comme distinct, quoique inséparable, de son dire : en termes goodmaniens (nous le verrons), par ses capacités d'exemplification, comme opposées à sa fonction dénotative. Rhématique est, dans mon acception, plus large que formel, parce que la « forme » (qu'une voyelle soit claire ou sombre, qu'une phrase soit brève ou longue, qu'un poème soit en octosyllabes ou en alexandrins) n'est qu'un aspect de l'être d'un texte, ou d'un de ses éléments. Le mot nuit dénote (entre autres) la nuit et exemplifie, ou peut exemplifier, toutes les propriétés « formelles », c'est-à-dire sans doute matérielles et sensibles, de son signifiant, mais aussi quelques autres – et, par exemple, le fait d'être un mot féminin, ce qui n'est pas une propriété formelle, puisque son homonyme nuit, du verbe nuire, n'a pas de genre, et donc pas de connotations sexuelles. Les capacités d'exemplification d'un mot, d'une phrase, d'un texte, débordent donc ses propriétés purement formelles. Et si la diction est la manière dont ces capacités se manifestent et agissent sur le lecteur, son critère de littérarité sera plus justement, parce que plus complètement, désigné par rhématique que par formel ; je compte pour rien l'avantage, pour le coup formel, et de nouveau si c'en est un, de la symétrie.

La deuxième remarque concerne la répartition entre les deux régimes de la littérarité par diction, que ne sépare aucune frontière étanche. Il est en effet devenu de plus en plus évident, depuis un siècle, que la distinction entre prose et poésie peut reposer sur d'autres critères, moins catégoriques, que celui de la versification, et que ces critères, d'ailleurs hétérogènes et plus ou moins cumulatifs (par exemple : thèmes privilégiés, teneur en « images », disposition graphique <sup>19</sup>) laissent place, sous le nom de « poème en prose », « prose poétique » ou quelque autre,

à des états intermédiaires qui donnent à cette opposition un caractère non tranché, mais graduel et polaire.

Troisième remarque : dire que la fiction (verbale) est toujours constitutivement littéraire ne signifie pas qu'un texte de fiction soit toujours constitutivement fictionnel. De même qu'une phrase dont le sens vous échappe, vous répugne ou vous indiffère peut vous séduire par sa forme, de même, peut-être, une histoire que d'autres tiennent pour véritable peut vous laisser totalement incrédule, mais vous séduire comme une espèce de fiction : il y aura bien là une sorte de fictionalité conditionnelle, histoire vraie pour les uns et fiction pour les autres. C'est à peu près le cas de ce qu'on nomme couramment le « mythe » – un type de récit manifestement situé sur une frontière indécise et mouvante de la fiction<sup>20</sup>. Mais cela ne doit pas nous inciter à inscrire le mot mythe dans la case restée vide, car cette case est destinée non pas aux textes conditionnellement fictionnels, mais aux fictions conditionnellement littéraires – notion qui me paraît passablement contradictoire. Recevoir un récit religieux comme un mythe, c'est à peu près du même coup le recevoir comme un texte littéraire, ainsi que le montre abondamment l'usage que notre culture a fait de la « mythologie » grecque<sup>21</sup>. La case restera donc vide, à moins de concéder qu'un texte conditionnellement fictionnel est à ce titre et en ce sens (dérivé) conditionnellement littéraire.

La quatrième remarque est une question. Même si leurs critères sont différents (l'un thématique, l'autre rhématique), n'y a-t-il rien de commun entre ces deux modes de littérarité que sont la fiction et la diction ? Autrement dit, les façons dont ces deux modes déterminent un jugement de littérarité sont-elles radicalement hétérogènes dans leur principe ? S'il en était ainsi, la notion même de littérarité risquerait fort d'être elle-même hétérogène et de couvrir deux fonctions esthétiques absolument irréductibles l'une à l'autre. Mais je ne pense pas que tel soit le cas. Le trait commun me semble consister dans ce caractère d'intransitivité que les poétiques formalistes réservaient au discours

poétique (et éventuellement aux effets de style), intransitif parce que d'une signification inséparable de sa forme verbale – intraduisible en d'autres termes, et donc destiné à se faire incessamment « reproduire dans sa forme » <sup>22</sup>.

Le texte de fiction est lui aussi intransitif, d'une manière qui ne tient pas au caractère immodifiable de sa forme, mais au caractère fictionnel de son objet, qui détermine une fonction paradoxale de pseudoréférence, ou de dénotation sans dénoté. Cette fonction – que la théorie des actes de langage décrit en termes d'assertions feintes, la narratologie comme une dissociation entre l'auteur (énonciateur réel) et le narrateur (énonciateur fictif)<sup>23</sup>, d'autres encore, comme Käte Hamburger, par une substitution, au je-origine de l'auteur, du je-origine fictif des personnages -, Nelson Goodman<sup>24</sup> la caractérise, en termes logiques, comme constituée de prédicats « monadiques », ou « à une seule place » : une description de Pickwick n'est rien d'autre qu'une description-de-Pickwick, indivisible en ce sens qu'elle ne se rapporte à rien d'extérieur à elle<sup>25</sup>. Si *Napoléon* désigne un membre effectif de l'espèce humaine, Sherlock Holmes ou Gilberte Swann ne désigne personne en dehors du texte de Doyle ou de Proust ; c'est une désignation qui tourne sur ellemême et ne sort pas de sa propre sphère. Le texte de fiction ne conduit à aucune réalité extratextuelle, chaque emprunt qu'il fait (constamment) à la réalité (« Sherlock Holmes habitait 221 B Baker Street », « Gilberte Swann avait les yeux noirs », etc.) se transforme en élément de fiction, comme Napoléon dans Guerre et Paix ou Rouen dans Madame Bovary. Il est donc intransitif à sa manière, non parce que ses énoncés sont perçus comme intangibles (ils peuvent l'être, mais ce sont des cas de collusion entre fiction et diction), mais parce que les êtres auxquels ils s'appliquent n'ont pas d'existence en dehors d'eux et nous y renvoient dans une circularité infinie. Dans les deux cas, cette intransitivité, par vacance thématique ou opacité rhématique, constitue le texte en objet autonome et sa relation au lecteur en relation esthétique, où le sens est perçu comme inséparable de la forme.

La cinquième remarque est une objection. Rien ne garantit a priori que les littérarités conditionnelles, même si l'on en exclut la fiction, soient inévitablement de critère rhématique. Un texte de prose non fictionnelle peut fort bien provoquer une réaction esthétique qui tienne non à sa forme, mais à son contenu : par exemple, une action ou un événement réel rapporté par un historien ou un autobiographe (disons, au hasard, le supplice de la princesse de Lamballe chez Michelet ou l'épisode des cerises dans les Confessions, mais ce serait évidemment le cas de l'histoire d'Œdipe si on la tenait pour authentique) peut, comme tout autre élément de la réalité, être reçu et apprécié comme un objet esthétique indépendamment de la manière dont il est raconté. Mais, outre qu'un objet esthétique n'est pas la même chose qu'une œuvre (j'y reviens), il me semble que dans ce genre de cas, si l'authenticité du fait est fermement établie et clairement perçue – et même d'ailleurs si elle est illusoire –, l'éventuel jugement esthétique portera non pas sur le texte, mais sur un fait qui lui est extérieur, ou supposé tel, et dont, pour parler naïvement, le mérite esthétique ne revient pas à son auteur – pas plus que la beauté de son modèle ne dépend du talent d'un peintre. Une telle analyse suppose évidemment possible une séparation entre histoire et récit, et entre authentique et fictionnel, qui est purement théorique : tout récit introduit dans son histoire une « mise en intrigue » qui est déjà une mise en fiction et/ou en diction. Mais c'est précisément ce que je veux dire : la valeur esthétique d'un événement, hors de toute narration ou représentation dramatique, n'est assignable à aucun texte, et celle d'un récit, ou d'un drame, relève toujours de fiction, de diction, ou (le plus souvent) de quelque coopération des deux, dont le rôle d'ensemble et la répartition ne sont guère mesurables.

La sixième et dernière remarque est plus fondamentale, et concerne la notion même de littérarité conditionnelle et son rapport avec notre question initiale, héritée de Jakobson (ou de Hegel) : « Qu'est-ce qui fait d'un texte une œuvre ? » Nous avons vu que la réponse de Jakobson était : la fonction poétique, déterminée sinon par les seules formes métriques, du moins par des traits formels nettement définis par le fameux « principe d'équivalence » ; la réponse fictionaliste est tout aussi nette et catégorique, et ces deux réponses, encore une fois, délimitent sans reste le champ des littérarités constitutives. Les textes qui satisfont à l'un ou l'autre de ces deux critères (ou aux deux) peuvent sans hésitation être considérés comme des œuvres, c'est-à-dire des productions à caractère esthétique intentionnel : ils relèvent donc non seulement de la catégorie esthétique, mais encore (plus étroitement) de la catégorie artistique. Mais les textes de littérarité conditionnelle ne relèvent pas indubitablement de cette dernière catégorie, car leur caractère intentionnellement esthétique n'est pas garanti : une page de Michelet ou de Démosthène ne se distingue d'une page de tel autre historien ou orateur du rang que par une « qualité » esthétique (essentiellement : stylistique) qui est affaire de libre jugement de la part du lecteur, et dont rien ne dit qu'elle a été voulue, ni même perçue, par son auteur. Elle est, pour certains lecteurs, un incontestable objet esthétique, mais le terme d'œuvre d'art, dont la définition implique en outre une intention esthétique, ne s'y applique pas littéralement, mais dans un sens large et quelque peu métaphorique 26 – comme lorsqu'on dit d'un tribulum ou d'une enclume, artefact à fonction originelle non esthétique, qu'il est une « véritable œuvre d'art ». Les littérarités conditionnelles ne répondent donc pas littéralement à la question de Jakobson, puisqu'elles déterminent non des œuvres intentionnelles, mais seulement des objets (verbaux) esthétiques. Mais c'est peut-être que la question était, en un sens, mal posée. En quel sens ? En ce sens que le caractère intentionnel (et donc artistique, stricto sensu) d'un texte importe moins que son caractère esthétique.

Cette question-là renvoie à une opposition séculaire entre les tenants, comme Hegel, d'une esthéticité constitutive (celle de l'art), pour qui rien n'est beau qui n'ait été voulu tel et produit par l'esprit <sup>27</sup>, et ceux, comme Kant, pour qui l'objet esthétique par excellence est un objet naturel, ou qui semble l'être, quand l'art cache l'art. Ce n'est pas ici le lieu d'en débattre, car le terrain de la littérature est sans doute trop étroit pour traiter valablement des rapports entre esthétique et artistique. Retenonsen seulement que la question de Jakobson (qui, je le rappelle, vise à définir l'objet de la poétique) peut être avantageusement élargie en ces termes : « Qu'est-ce qui fait d'un texte un objet esthétique ? », et qu'à cette question, « être une œuvre d'art » n'est peut-être qu'une réponse parmi d'autres.

- 1. Esthétique, « La poésie », Introduction, p. 22.
- 2. Essais de linguistique générale, Paris, Éd. de Minuit, 1963, p. 210.
- **3**. *Ibid*.
- 4. « Quand y a-t-il art ? » (1977), in D. Lories, *Philosophie analytique et Esthétique*, Paris, Méridiens-Klincksieck, 1988.
- 5. Voir plus loin l'opinion de Käte Hamburger.
- **6.** *Idem.*
- 7. Poétique, 1451 b.
- 8. De l'origine des romans, 1670, p. 5.
- 9. Logique des genres littéraires (1957), Paris, Éd. du Seuil, 1986, p. 207-208.
- 10. Voir Jean-Marie Schaeffer, « Fiction, feinte et narration », Critique, juin 1987.
- 11. Valéry, Œuvres, Paris, Gallimard, « Bibl. de la Pléiade », I, p. 1324, 1331.
- 12. « La nouvelle poésie russe », in Questions de poétique, Paris, Éd. du Seuil, 1973, p. 15.
- 13. « La notion de littérature », in Les Genres du discours, Paris, Éd. du Seuil, 1978.
- 14. Œuvres complètes, Paris, Gallimard, « Bibl. de la Pléiade », p. 867.
- 15. Esthétique et Philosophie, Paris, Klincksieck, 1980, I, p. 29.
- 16. Op. cit., p. 1333.
- 17. La fiction verbale, s'entend. Les autres formes (plastiques, cinématographiques ou autres) de fiction relèvent d'autres arts, même si les raisons avancées par Käte Hamburger pour rapprocher le cinéma de la fiction narrative ne sont pas sans poids.

- 18. Voir Seuils, Paris, Éd. du Seuil, 1987, p. 75.
- 19. Voir C.L. Stevenson, « Qu'est-ce qu'un poème ? » (1957), Poétique, 83, septembre 1990.
- 20. Voir P. Veyne, Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes ?, Paris, Éd. du Seuil, 1983, et T. Pavel, Univers de la fiction (1986), Paris, Éd. du Seuil, 1988.
- 21. Cette condition suffisante n'est évidemment pas une condition *nécessaire* : on peut recevoir un récit religieux comme à la fois véridique et littéraire d'une littérarité qui ne doit alors plus rien à la fictionalité. On peut aussi sans doute, et pour déborder ces catégories trop simples, le recevoir à la fois comme mythe et comme vérité : voyez Northrop Frye et la Bible.
- 22. Ces formules (rituelles) peuvent sembler plus métaphoriques que rigoureuses. Elles le sont surtout parce qu'elles décrivent le phénomène par ses effets psychologiques. Pour le définir en termes plus littéralement sémiotiques, il faut sans doute, comme je le ferai au dernier chapitre à propos du style, recourir à la notion goodmanienne d'exemplification. Un texte est rhématiquement « intransitif » quand (ou plutôt : dans la mesure où) ses propriétés exemplificatives prennent le pas sur sa fonction dénotative.
- 23. Je reviens sur ces deux descriptions, relativement interchangeables, dans les deux chapitres qui suivent.
- 24. Langages de l'art (1968), Paris, Jacqueline Chambon, 1990, chap. I-V, « Les fictions ».
- 25. Ceci s'applique évidemment à la description de Pickwick produite par Dickens, et qui sert en fait à le *constituer* en feignant de le « décrire ». Les descriptions (ou dépictions) ultérieures produites par des commentateurs ou des illustrateurs sont, elles, transitives et vérifiables en tant que paraphrases de la description de Dickens. Sur ces questions abondamment débattues par la philosophie moderne, voir Pavel, chap. I, « Les êtres de fiction », et les textes auxquels il renvoie.
- 26. L'expression « devenir (ou cesser d'être) une œuvre d'art », employée plus haut, est donc à prendre dans ce sens élargi. *Stricto sensu*, un texte ne peut devenir ou cesser d'être qu'un objet esthétique.
- 27. Par exemple, lorsque Monroe Beardsley écrit : « À cause de leur fonction spécialisée, les œuvres d'art sont de plus riches sources de valeur esthétique, et la procurent à un plus haut degré » (Æsthetics, 1958, 2° éd., Indianapolis, Hackett, 1981, p. xx).

#### Les actes de fiction

J'entends ici par actes de fiction les énoncés de fiction narrative considérés comme actes de langage (speech acts). Je reviens donc sur la question du statut illocutoire de la fiction narrative, qui me semble un peu vite tranchée - négativement - par John Searle dans un article décisif à bien des égards<sup>1</sup>. Je précise « de la fiction narrative », et non de la fiction tout court, et encore moins de la littérature en général. La question « littérature et actes de langage » a été traitée, dans une période ou dans un esprit que je qualifierais volontiers de pré-searliens, d'une manière passablement confuse, où le rapport entre fiction et littérature restait implicite ou non précisé, comme si l'une était évidemment coextensive à l'autre, et en sorte que l'on ne savait jamais trop si l'acte de langage à définir était élu pour sa fictionalité ou pour sa littérarité. Ce rapport, que Searle décrit plus sagement comme d'intersection (toute littérature n'est pas fiction, toute fiction n'est pas littérature<sup>2</sup>), je le laisserai de côté pour l'instant, traitant de la fiction littéraire sans me demander si la description qu'on peut en faire en termes pragmatiques doit ou non être étendue au champ beaucoup plus vaste de la littérature entière. Je laisserai également le cas de la fiction dramatique, car il me semble que son mode de présentation est, du point de vue qui nous intéresse, d'un tout autre ordre. Pour le situer très vite (à l'écart), je rappellerai seulement que dans son état pur, que préconisait Aristote et qu'illustre à peu près le théâtre classique français, il consiste exhaustivement en discours tenus par (c'est-à-dire attribués à) des personnages fictifs – discours dont la fictionalité est en quelque sorte tacitement posée par le contexte de la représentation scénique, réelle ou

imaginée, et dont le statut pragmatique, à l'intérieur de la diégèse ainsi constituée, est celui de tout échange ordinaire de paroles entre personnes quelconques : on y asserte (« Oui, Prince, je languis, je brûle pour Thésée... »), on y promet (« Vous y serez, ma fille... »), on y ordonne (« Sortez! »), on y interroge (« Qui te l'a dit? »), etc., comme ailleurs, dans les mêmes conditions et avec les mêmes intentions et conséquences que dans la vie réelle, à cette seule réserve que tout cela se passe dans un univers de fiction parfaitement séparé du monde réel où vivent les spectateurs – sauf métalepse volontaire et paradoxale comme on en pratique surtout au xx<sup>e</sup> siècle (et à l'époque baroque : pièce dans la pièce), et dont les effets « spéciaux » seraient à étudier pour eux-mêmes. Quant aux indications scéniques, seules parties du texte dramatique directement assumées par l'auteur – et dont la proportion varie du quasizéro classique à l'infini beckettien<sup>3</sup> –, Searle les considère comme de statut illocutoire purement « directif » (« instructions concernant la manière de jouer la pièce »). C'est assurément ainsi que les reçoivent les acteurs et le metteur en scène, mais pas nécessairement le lecteur ordinaire (quant au spectateur, il n'en perçoit que l'exécution), qui peut aussi bien y voir une description de ce qui se passe dans l'action (dans la diégèse fictionnelle). Une didascalie comme « Hernani ôte son manteau et le jette sur les épaules du roi » tout à la fois décrit la conduite du personnage et prescrit le jeu de l'acteur. L'intention de l'auteur est donc ici indécidable entre le descriptif et le prescriptif, ou directif, selon qu'il s'adresse plutôt à un lecteur (Musset) ou à une troupe (Brecht).

Soit dit en passant, le statut des « dialogues » de la fiction dramatique est également celui des scènes « dialoguées » de la fiction narrative, qui est presque toujours, comme on le sait au moins depuis Platon, de mode « mixte », c'est-à-dire mêlé, ou plutôt *truffé* de dramatique (« fluctuant », dit Käte Hamburger) : les paroles échangées entre les personnages d'un roman sont évidemment autant d'actes de langage sérieux effectués dans l'univers fictionnel de ce roman : une

promesse de Vautrin à Rastignac n'engage pas Balzac, mais elle engage aussi sérieusement Vautrin qu'elle m'engagerait moi-même si j'en étais l'énonciateur. À la fictionalité près de leur contexte, les actes de langage des personnages de fiction, dramatique ou narrative, sont des actes authentiques, entièrement pourvus de leurs caractères locutoires, de leur « point » et de leur force illocutoires, et de leurs éventuels effets perlocutoires, visés ou non. Ce qui fait problème, et dont le statut reste à définir s'il se peut, ce sont les actes de langage constitutifs de ce contexte, c'est-à-dire le discours narratif lui-même : celui de l'auteur <sup>4</sup>.

Je viens, par ces derniers mots, de supposer implicitement opérée une nouvelle restriction de champ, qu'il vaut certainement mieux expliciter : dans le type de récit dit « personnel<sup>5</sup> », ou « à la première personne » (plus narratologiquement : à narrateur homodiégétique), l'énonciateur du récit, lui-même personnage de l'histoire (c'est le seul sens pertinent de l'expression « à la première personne »), est lui-même fictif, et par conséquent ses actes de langage comme narrateur sont aussi fictionnellement sérieux que ceux des autres personnages de son récit et que les siens propres comme personnage dans son histoire : « Marcel » narrateur de la Recherche s'adresse à son lecteur virtuel aussi sérieusement que Marcel personnage à la duchesse de Guermantes<sup>6</sup>. Celui dont le « sérieux » – c'est-à-dire l'engagement illocutoire – ferait problème, ce n'est pas le narrateur Marcel, mais l'auteur Proust. Mais je dis « ferait problème », au conditionnel, car en fait il n'y a ici (dans le texte de la Recherche) aucun acte de langage de Marcel Proust, pour cette bonne raison que celui-ci n'y prend jamais la parole - « feignant » toujours, comme disait déjà Platon, d'être Marcel ou quelque autre -, quelle que soit la relation entre le contenu de ce récit et la biographie, « la vie et les opinions » de son auteur. Nous avons donc, du point de vue qui nous intéresse, autant de raisons de laisser de côté le discours du récit fictionnel à la première personne que celui des personnages de fiction: et pour cause.

Reste donc seulement à décrire le statut pragmatique du récit *impersonnel*, ou « à la troisième personne », qu'on appelle en narratologie, et pour diverses bonnes raisons, *hétérodiégétique* (le narrateur n'est pas l'un de ses personnages) – à condition encore qu'il s'agisse d'un récit *extradiégétique*, c'est-à-dire au premier degré, produit par un narrateur-auteur qui ne soit pas lui-même, comme ceux des *Mille et Une Nuits*, pris dans un récit dont il serait un personnage<sup>7</sup>; bref, d'un récit de fiction produit dans le monde dit « réel » par un auteur de même nature, comme l'Iris Murdoch que cite Searle pour montrer que ses assertions narratives feintes ne sont pas d'authentiques actes de langage.

Une dernière précaution ne sera sans doute pas inutile, avant d'engager cette discussion : il ne s'agit pas exactement de savoir si les énoncés constitutifs du récit de fiction *sont* ou non des actes illocutoires, comme on se demanderait si Titan *est* ou non un satellite de Saturne, mais plutôt de se demander si les décrire comme tels est une description plus efficace, plus économique et plus rentable qu'une autre, voire que toutes les autres, dont elle ne serait peut-être qu'une formulation plus judicieuse. Si (tant est que) les autres disciplines littéraires se posent des questions de fait (« Qui est l'auteur du *Père Goriot* ? »), la poétique, à coup sûr, se pose des questions de *méthode* – par exemple : quelle est la meilleure, ou la moins mauvaise, façon de *dire* ce que *fait* l'auteur du *Père Goriot* ? ?

Comparant donc un fragment de roman d'Iris Murdoch et un fragment de récit factuel (journalistique), Searle montre sans peine que les énoncés fictionnels en forme d'assertions ne répondent à aucune des conditions (de sincérité, d'engagement, de capacité à prouver ses dires) de l'assertion authentique. Il montre également, et également (à mon avis) sans contestation possible, que ces énoncés ne peuvent pas être tenus pour des actes illocutoires *littéraux* d'un autre type que l'assertion.

De cette double observation négative, il tire deux conclusions selon lui conjointes et que je voudrais disjoindre : la première est que l'énoncé de fiction, qui est en forme d'assertion mais qui n'en remplit pas les conditions, est une assertion feinte (pretended); la seconde, que produire une fiction (« écrire un roman ») n'est pas un acte illocutoire spécifique. La première me semble indiscutable : un énoncé qui présente tous les traits formels de l'assertion mais qui n'en remplit pas les conditions pragmatiques ne peut être qu'une assertion feinte. Encore faut-il préciser le sens de la locution ambiguë « ne peut être que... » ; je l'entends personnellement comme signifiant : « ne peut qu'être », ou, plus précisément encore : « ne peut manquer d'être », mais je ne me hâterai pas d'en inférer qu'elle ne peut pas être en même temps autre chose ; j'y reviendrai, bien sûr, car en somme tout est là. La seconde conclusion de Searle (que la fiction n'est pas un acte illocutoire sui generis) semble confortée par deux considérations supplémentaires : l'une (p. 107) est que la description de la fiction comme assertion feinte est préférable, suffisante, et apparemment exclusive ; l'autre est que les énoncés de fiction n'ont pas d'autre sens que leur sens littéral puisque (?) les mots (par exemple, rouge dans Chaperon rouge, p. 101) n'y ont pas d'autre sens que dans les énoncés ordinaires. Ce sont ces deux considérations, étroitement liées, que je souhaite contester ensemble.

Mon propos est donc celui-ci : dire que les énoncés de fiction sont des assertions feintes n'exclut pas, comme le prétend Searle, qu'ils soient en même temps autre chose – et d'ailleurs Searle lui-même admet sur un autre plan la possibilité de tels accomplissements indirects : d'une part (p. 118-119) lorsqu'il avance que les actes de langage simulés de la fiction peuvent véhiculer des « messages », et même des « actes de langage » sérieux, comme une fable peut transmettre une morale (cet exemple n'est pas dans son texte, mais je ne pense pas qu'il trahisse sa pensée) ; et d'autre part (p. 115) lorsqu'il affirme qu'« en feignant de se référer à une personne [le romancier] crée un personnage de fiction ».

Ces deux propositions me semblent encore indiscutables, encore que le verbe « créer » (to create) ait ici quelque accent de métaphore 9. Je ne crois pas m'éloigner beaucoup de la seconde en disant, de manière plus littérale, qu'en feignant de faire des assertions (sur des êtres fictionnels) le romancier fait autre chose, qui est de créer une œuvre de fiction. La possibilité d'un tel cumul ne me semble pas excéder les capacités humaines, et il est après tout de la définition de la feintise qu'en feignant de faire une chose on en fasse en réalité une autre 10. Produire des assertions feintes (ou feindre de produire des assertions) ne peut donc pas exclure *a priori* qu'en les produisant (ou en feignant de les produire) on accomplisse réellement un autre acte, qui est de produire une fiction. La seule question, sans doute un brin rhétorique, est de savoir si cet actelà n'est pas un « acte de langage » au sens technique ou, plus précisément, si la relation entre ces deux actes (produire une fiction en feignant de faire des assertions) n'est pas typiquement de nature illocutoire. Autrement dit encore, si l'énoncé de fiction ne serait pas à mettre au nombre des énoncés « non littéraux » - soit figurés, comme lorsque, disant : « Vous êtes un lion », je signifie métaphoriquement : « Vous êtes un héros » (ou peut-être, ironiquement : « Vous êtes un lâche »); soit indirects, comme lorsque, vous demandant si vous pouvez me passer le sel, je vous exprime mon désir que vous me le passiez.

La différence entre figures et actes de langage indirects n'est pas insignifiante – et j'y reviendrai –, mais, puisque dans les deux hypothèses l'acte de fiction se présente de manière plus ou moins déguisée (en assertion), il convient sans doute d'abord de considérer cet acte dans ce qui serait son état *non déguisé*, ou nu, ou, comme dit parfois Searle, « primaire ». J'emploie le conditionnel parce qu'il me semble que cette nudité ne se rencontre jamais, la fiction (narrative) préférant toujours, pour diverses raisons, se couvrir du manteau de l'assertion.

Cet état pourrait prendre la forme d'une invitation à entrer dans l'univers fictionnel, et par conséquent, en termes illocutoires, d'une suggestion, d'une demande, d'une prière, d'une proposition – tous actes « directifs 11 » de même « point » illocutoire, que ne distingue que le degré de « force ». En ce sens, la phrase en forme d'as-sertion : « Il était une fois une petite fille qui vivait avec sa maman au bord d'une forêt » signifierait en réalité quelque chose comme : « Veuillez imaginer avec moi qu'il était une fois une petite fille, etc. ». Cet état primaire ou déclaré de l'acte fictionnel pourrait être sans difficulté décrit dans les termes proposés par Searle dans *Les Actes de langage* 12, au titre de la demande, et schématisé de la manière que préconise le même Searle dans *Sens et Expression* 13, soit ici : !\times V (A imagine p) – c'est-à-dire que l'énonciateur formule une demande destinée à obtenir un ajustement de la réalité au discours et exprimant son désir sincère que son auditeur (ou lecteur) A imagine un état de fait exprimé par la proposition p, savoir : « Il était une fois, etc. ».

C'est une description possible de l'acte de fiction déclaré(e). Mais il me semble qu'on peut en proposer une autre, aussi adéquate, et sans doute plus adéquate aux états de fiction que Strawson qualifie de « sophistiqués 14 », où l'appel à la coopération imaginative du lecteur est plus silencieux, cette coopération étant présupposée, ou tenue pour acquise, en sorte que l'auteur peut procéder de manière plus expéditive et comme par décret : l'acte de fiction n'est donc plus ici une demande, mais plutôt ce que Searle appelle une déclaration. Les déclarations sont des actes de langage par lesquels l'énonciateur, en vertu du pouvoir dont il est investi, exerce une action sur la réalité. Ce pouvoir est généralement de type institutionnel - comme celui d'un président (« La séance est ouverte »), d'un patron (« Vous êtes congédié »), d'un ministre du Culte (« Je te baptise Pierre ») 15 -, mais Searle admet lui-même d'autres types de pouvoir, comme le surnaturel (« Que la lumière soit 16!»), ou celui qui porte sur le langage lui-même, comme lorsqu'un orateur dit : « J'abrège », ou un philosophe : « Je définis... » On voit sans doute où je veux en venir, car j'y suis déjà : le fiat de l'auteur de fiction

se tient quelque part entre ceux du démiurge et de l'onomaturge; son pouvoir suppose, comme celui du second, l'accord plus ou moins tacite d'un public qui, selon l'inusable formule de Coleridge, renonce volontairement à l'usage de son droit de contestation. Cette convention permet à l'auteur de poser ses objets fictionnels sans solliciter explicitement son destinataire, sous une forme « déclarative » au sens searlien, dont la condition préliminaire, tenue pour acquise, est simplement qu'il est en droit de le faire, et dont l'opérateur pourrait être emprunté au langage des mathématiques (« Soit un triangle ABC ») : « Soit une petite fille habitant avec sa maman, etc. » La formule pseudosearlienne en serait : D  $\updownarrow \emptyset$  (p) – qu'il faut ici gloser à peu près en ces termes : « Moi, auteur, je décide fictionnellement par la présente, en adaptant à la fois les mots au monde et le monde aux mots, et sans remplir aucune condition de sincérité (= sans y croire et sans vous demander d'y croire), que p (= qu'une petite fille, etc.) » La différence entre une telle déclaration et les déclarations ordinaires est évidemment le caractère imaginaire de l'événement « déclaré », c'est-à-dire du contenu de p, qu'il n'est pas au pouvoir de l'auteur de provoquer réellement, comme un démiurge peut provoquer un événement physique, et un simple mortel (habilité) un événement institutionnel. Du moins est-il en son pouvoir d'en provoquer, dans l'esprit de son destinataire et fût-ce d'une manière fugitive et précaire, la considération - et ceci, après tout, est un événement à part entière.

La différence entre la formulation directive (« Imaginez que... ») et la déclaration (« Soit... ») est que la seconde présume (consiste à présumer) de son effet perlocutoire : « Par la présente, je vous amène à imaginer... » Or, cet effet est bien toujours garanti, car le seul fait d'entendre ou de lire qu'une petite fille habitait jadis au bord d'une forêt provoque inévitablement dans mon esprit, fût-ce le temps de la rejeter comme fictionnelle ou oiseuse, la pensée d'une petite fille au bord d'une forêt. La formulation déclarative, quoique plus présomptueuse, *parce que* 

plus présomptueuse, me paraît donc la plus correcte. La fiction narrative, comme la fiction mathématique et sans doute quelques autres, peut donc être raisonnablement décrite, dans son état primaire et sérieux, comme une déclaration au sens searlien, et donc comme un acte illocutoire *sui generis*, ou du moins *sui speciei*, dans le genre plus vaste des illocutions déclaratives à fonction instauratrice.

Le passage à l'état non déclaré – et donc non (plus) directif, ni même déclaratif, mais pseudo-assertif, qui est l'état ordinaire de l'acte de fiction narrative - peut être rapproché de certaines formulations assertives des déclarations institutionnelles, formulations qui consistent elles aussi à présumer de leur propre effet perlocutoire : la phrase « La séance est ouverte », ou « Vous êtes congédié », décrit l'état de fait institutionnel provoqué par son énonciation même; la phrase « Il était une fois une petite fille... » décrit l'état de fait mental provoqué dans l'esprit de son destinataire par son énonciation même, et la différence est au fond assez mince, car les états de fait institutionnels sont des états mentaux collectifs - comme sont fréquemment les états mentaux provoqués par les énonciations fictionnelles. On pourrait à la limite décrire ces formes assertives comme des formulations littérales et des assertions vraies : les énoncés de fiction seraient tout simplement des descriptions de leur propre effet mental. Mais l'inconvénient d'une telle définition saute aux yeux : c'est qu'elle est beaucoup trop vaste, puisqu'elle s'applique à tous les énoncés, fictionnels ou non : « Napoléon mourut à Sainte-Hélène » ou « L'eau bout à 100° » décrivent aussi bien (ou aussi mal) l'état de conscience de leurs énonciateurs et de leurs récepteurs. Le trait spécifique de l'énoncé de fiction, c'est que, contrairement aux énoncés de réalité, qui décrivent en outre (!) un état de fait objectif, lui ne décrit rien d'autre qu'un état mental. La formulation assertive complète d'un énoncé de réalité pourrait être

quelque chose comme : « Il est de fait que l'eau bout à 100°, et en le disant je vous en informe ou vous le rappelle » ; la formulation assertive complète de l'énoncé de fiction serait plutôt : « Il n'est pas de fait qu'il était une fois une petite fille, etc., mais en le prétendant je vous y fais penser comme à un état de fait imaginaire. » De toute évidence, on ne peut pas dire que la seule phrase « Il était une fois une petite fille, etc. » soit une traduction littérale de cet énoncé, ni *a fortiori* de ses contreparties directives ou déclaratives. Il est donc plus correct de considérer cette assertion non sérieuse comme l'expression non littérale (mais courante) d'une des formulations littérales (mais non usuelles) mentionnées plus haut.

En disant non littérale, j'ai évité jusqu'ici de choisir entre deux qualifications plus précises, dont Searle lui-même me semble fournir la distinction – sans envisager toutefois qu'aucune d'elles puisse s'appliquer aux énoncés de fiction. L'une est celle d'énoncé figuré, l'autre est celle d'acte de langage indirect. La première catégorie est partiellement abordée dans le chapitre de Sens et Expression consacré à la métaphore, la seconde fait intégralement l'objet du chapitre, déjà cité, qui lui doit son titre. La différence entre ces deux types d'expression non littérale semble être, selon Searle, que, dans l'expression figurée, l'interprétation littérale est impossible - ou, si l'on préfère, le sens littéral est manifestement inacceptable : « Vous êtes un lion » est littéralement faux, le destinataire sait que l'énonciateur, sauf coup de folie, le sait aussi, et c'est cette fausseté littérale manifeste qui oblige à chercher un sens figuré tel que « Vous êtes un héros » ; en revanche, dans l'acte de langage indirect, le sens primaire vient « en supplément 17 » d'un sens littéral acceptable : « C'est vous qui avez le sel » est une assertion vraie, acceptable comme telle, et qui suggère de plus la demande « Passez-moi le sel », même si ce sens « supplémentaire » est en fait le véritable point illocutoire de la phrase.

Sur le plan théorique et sur les exemples choisis (par moi), la distinction est nette et indiscutable. Je ne suis pas certain qu'elle le soit toujours en pratique. Certaines figures ont un sens littéral acceptable, quoiqu'elles visent davantage leur sens figuré : « Je travaille à l'Élysée » est littéralement vrai dans la bouche d'un collaborateur du président de la République, puisque son lieu de travail se trouve 55 rue du Faubourg-Saint-Honoré, même si le sens métonymique visé est plutôt : « Je travaille auprès du président de la République » ; et, inversement, l'énoncé canonique d'acte de langage indirect « Pouvez-vous me passer le sel ? » (demande sous forme de question 18) n'est guère recevable sous sa forme littérale, car, la plupart du temps, la réponse est manifestement (pour tous) connue d'avance, ce qui dessaisit la question de sa condition de sincérité. Fausse question, donc, et fort proche de cette figure avérée qu'est l'interrogation rhétorique (« Est-elle en marbre ou non, la Vénus de Milo? »). Bref, la différence entre figure et acte de langage indirect – ou, pour mieux dire, entre acte de langage indirect à sens littéral inacceptable et acte de langage indirect à sens littéral acceptable - est fort secondaire par rapport à leur trait commun, qui est d'effectuer un acte illocutoire sous la forme d'un autre acte illocutoire, d'un autre type (demande sous forme de question, d'assertion, de promesse, assertion sous forme de demande : « Sachez que... », etc.) ou du même : question sous forme d'une autre question, comme dans « Avez-vous l'heure ? », etc.

Je ne sais comment Searle accueillerait cette semi-assimilation, mais je rappelle qu'il n'envisage nullement d'appliquer au discours de fiction la catégorie des actes de langage indirects et qu'il refuse explicitement de leur appliquer celle des figures – au nom d'une distinction, selon moi fragile, entre « non sérieux » et « non littéral » <sup>19</sup>. «Hegel est un rossignol » peut être une assertion sérieuse dans son sens figuré (« Hegel est dépassé ») ; elle ne l'est évidemment pas dans son sens littéral. Inversement, « Il était une fois une petite fille, etc. », que Searle qualifie simplement de non sérieuse, peut être (c'est évidemment mon propos)

analysée comme un acte illocutoire indirect (à mon sens large) et donc complexe, dont le véhicule est une assertion feinte ou non sérieuse, et dont la teneur est *ad libitum* une demande (« Imaginez que... »), une déclaration (« Je décrète fictionnellement que... »), voire une autre assertion, évidemment sérieuse, comme : « Par la présente, je souhaite susciter dans votre esprit l'histoire fictionnelle d'une petite fille, etc. <sup>20</sup>. » Une telle description ne vise nullement à *remplacer* celle de Searle (« Les textes de fiction sont des assertions feintes »), mais à la *compléter* à peu près comme suit : «... qui dissimulent, en autant d'actes de langage indirects, des actes de langage fictionnels qui sont eux-mêmes autant d'actes illocutoires *sui speciei*, par définition sérieux ».

À partir de là, la question de savoir si cette indirection est celle d'une figure (à sens littéral inacceptable et à sens primaire substitutif) ou d'un acte de langage indirect searlien (à sens littéral acceptable et à sens primaire supplémentaire) me semble encore une fois secondaire. On pourrait envisager de les répartir entre fictions invraisemblables, ou fantastiques, et fictions vraisemblables, ou réalistes. On qualifierait ainsi de figuré un énoncé tel que : « Le chêne un jour dit au roseau... », qui est manifestement fictionnel et ne peut donc que couvrir une demande ou une déclaration fictionnelle ; et de simplement indirect un énoncé tel que : « Le 15 septembre 1840, vers six heures du matin, la Ville-de-Montereau, près de partir, fumait à gros tourbillons devant le quai Saint-Bernard... », dont le sens littéral est parfaitement acceptable, et probablement fidèle à quelque réalité empirique, et dont la fictionalité n'est nullement une évidence logique ou sémantique, mais plutôt une probabilité culturelle<sup>21</sup>, induite par un certain nombre de données conventionnelles d'ordres textuel, contextuel et paratextuel. Les assertions feintes seraient donc des figures quand elles recouvriraient des actes illocutoires de fiction logique (par exemple, les fables) et des actes de langage indirects searliens quand elles ne recouvriraient que des actes de fiction culturelle (par exemple, les romans réalistes). Mais cette

distinction me semble bien artificielle, et peu applicable dans le détail, car la pratique fictionnelle ne cesse de mêler ces deux types : les contes de fées eux-mêmes empruntent mille détails à la réalité, et le roman le plus vraisemblable ne peut très longtemps passer pour une histoire vraie. Et surtout, je la trouve trop encombrante et trop lourde de présupposés pour s'appliquer aux variantes, ou nuances, de ce qui n'est après tout qu'un mince déguisement : celui des déclarations fictionnelles en prétendues assertions. Je préfère donc laisser indéterminé le choix entre ces deux espèces (selon moi) d'actes indirects et définir plus largement les énoncés ordinaires de fiction comme des assertions feintes recouvrant, de manière plus ou moins évidente et transparente <sup>22</sup>, des déclarations (ou demandes) tout à fait sérieuses que l'on doit tenir pour des actes illocutoires. Quant à l'effet perlocutoire visé, il est évidemment d'ordre esthétique, et plus spécifiquement de l'ordre artistique du *poiein* aristotélicien : produire une œuvre de fiction.

Tout cela, bien sûr, concerne un « discours fictionnel » supposé tel de part en part, comme si un texte de fiction narrative était intégralement constitué d'une suite de phrases de type « Il était une fois... », dont tous les référents seraient aussi manifestement fictifs que le Petit Chaperon rouge. Tel n'est évidemment pas le cas : Searle mentionne lui-même le statut, selon lui totalement extrafictionnel, de certains énoncés gnomiques comme la première phrase d'*Anna Karenine*, où Tolstoï énoncerait en tout sérieux et en toute sincérité son opinion sur les bonheurs et les malheurs familiaux ; je ne suis pas sûr que la situation soit aussi tranchée pour cet exemple et *a fortiori* pour d'autres, et je ne vois pas pourquoi un romancier se priverait d'émettre, pour les besoins de sa cause fictionnelle, des maximes *ad hoc*, aussi peu « sincères » que ses énoncés narratifs et descriptifs <sup>23</sup>, mais il est clair que ce type de propositions peut au moins introduire dans le texte de fiction des îlots

non fictionnels ou indécidables, comme le célèbre incipit d'Orgueil et Préjugés : « C'est une vérité universellement admise qu'un célibataire pourvu d'une belle fortune doit avoir envie de se marier... » Il en va de même pour d'innombrables énoncés de type historique ou géographique que leur insertion dans un contexte fictionnel et leur subordination à des fins fictionnelles ne privent pas nécessairement de leur valeur de vérité : voyez encore l'ouverture de La Princesse de Clèves : « La magnificence et la galanterie n'ont jamais paru en France avec tant d'éclat que dans les dernières années du règne de Henry second... » Enfin, les référents les plus typiquement fictionnels, Anna Karenine ou Sherlock Holmes, peuvent fort bien avoir été substitués à des « modèles » réels qui ont « posé » pour eux, comme Hendrijke pour Bethsabée (ainsi, George Sand pour Camille Maupin ou Illiers pour Combray), de sorte que la fictionalité des propositions qui les concernent ne tient qu'à une duplicité de référence, le texte dénotant un x fictif alors qu'il décrit un y réel. Il n'est pas question d'entrer ici dans le détail infiniment complexe de ces procédés, mais il faut au moins garder à l'esprit que le « discours de fiction » est en fait un patchwork, ou un amalgame plus ou moins homogénéisé, d'éléments hétéroclites empruntés pour la plupart à la réalité. Comme le lion n'est guère, selon Valéry, que du mouton digéré, la fiction n'est guère que du réel fictionalisé, et la définition de son discours en termes illocutoires ne peut être que fluctuante, ou globale et synthétique : ses assertions ne sont clairement pas toutes également feintes, et aucune d'elles peut-être ne l'est rigoureusement intégralement – pas plus qu'une sirène ou un centaure n'est intégralement un être imaginaire. Il en est sans doute de même de la fiction comme discours que de la fiction comme entité, ou comme image: le tout y est plus fictif que chacune de ses parties.

Enfin, il faut préciser qu'une définition illocutoire du discours de fiction ne peut par principe atteindre que l'aspect *intentionnel* de ce discours, et son aboutissement réussi (*felicitous*), qui consiste au moins à

faire reconnaître son intention fictionnelle. Or, de même qu'une figure ou un acte de langage indirect peuvent échouer parce que leur destinataire n'a pas su les déchiffrer (« Moi, un lion ? Vous êtes fou ! » ; « Oui, je peux vous passer le sel, quelle question ! »), de même un acte de fiction peut échouer comme tel parce que son destinataire n'a pas perçu sa fictionalité, comme don Quichotte montant sur les tréteaux de maître Pierre pour estourbir les méchants et sauver les gentils. Le recours massif aux ressources du paratexte est parfois le bienvenu pour éviter de telles méprises. Mais il arrive aussi, comme nous le savons, que la même histoire change de statut selon le contexte culturel : produite par (et pour) les uns comme vérité, elle est reçue par d'autres comme croyance fausse et réinterprétée, « recyclée » en fiction. Le mythe illustre ainsi un état involontaire de la fiction, dont la formule illocutoire n'est pas la même aux deux extrémités de la chaîne. Et ce genre de quiproquo peut affecter non seulement la « représentation », mais la réalité même, prise pour fiction, comme lorsqu'on se pince pour se réveiller alors qu'on ne l'est déjà que trop. L'erreur inverse de celle de don Quichotte est assez joliment illustrée par un dessin de Robert Day paru un jour dans le New Yorker<sup>24</sup>. On y voit une voiture en panne sous une pluie diluvienne. Le conducteur, trempé comme une soupe, s'escrime à changer un pneu crevé. Ses deux enfants, restés à l'intérieur, le regardent avec impatience et, sans doute, incrédulité, si j'en juge par la réplique du malheureux père : « Don't you understand ? This is life, this is what is happening. We can't switch to another channel. »

Récapitulons. Il me semble qu'on peut raisonnablement décrire les énoncés intentionnellement fictionnels comme des assertions non sérieuses (ou non littérales) recouvrant, sur le mode de l'acte de langage indirect (ou de la figure), des déclarations (ou demandes) fictionnelles explicites. Une telle description me paraît plus économique que celle de Searle, qui exige (p. 110) le recours à de mystérieuses « conventions horizontales », « conventions extralinguistiques, non sémantiques, qui rompent la connexion entre les mots et le monde » et « suspendent l'opération normale des règles reliant les actes illocutoires et le monde ». La mienne n'exige rien d'autre que la reconnaissance – faite ailleurs par Searle lui-même – de la capacité manifeste (et largement exploitée hors fiction) du langage ordinaire à faire entendre plus, moins, ou autre chose qu'il ne dit.

J'avais expressément laissé hors du champ de cette analyse le cas des autres formes (fictionnelles et non fictionnelles) du discours littéraire, mais je ne suis pas sûr qu'il me reste beaucoup à en dire du point de vue qui nous intéresse ici. J'ai défini en passant le statut illocutoire du discours de personnages, au théâtre et dans le récit « mixte », et du même coup celui de la fiction narrative en première personne : pour moi, tous ces discours se ramènent en fait au mode dramatique (un personnage parle) et consistent en illocutions sérieuses plus ou moins tacitement posées 25 comme intrafictionnelles : la feintise consiste ici, comme le disent Platon et Searle, en une simulation, ou substitution d'identité (Homère feint d'être Chrysès, Doyle feint d'être Watson, comme Sophocle feint d'être Œdipe ou Créon), qui surplombe et détermine un discours de personnage tout à fait sérieux, lui, dans son univers fictionnel<sup>26</sup> – sauf lorsque ce personnage est lui-même, comme Schéhérazade ou Savarus, producteur de fiction au second degré. Cette description, à mon sens, épuise le cas. Quant au discours de la littérature non fictionnelle, narrative (Histoire, autobiographie, Journal) ou non (essais, aphorismes, etc.), il consiste évidemment en ce que Käte Hamburger appelle des « énoncés de réalité » – illocutions sérieuses (véridiques ou non) dont le statut pragmatique me semble sans mystère, et pour ainsi dire sans intérêt. Ce qui fait question, c'est leur littérarité, intentionnelle ou non, c'est-à-dire encore une fois leur éventuelle fonction esthétique. Mais ceci, de nouveau, est une autre histoire - qui

n'a sans doute plus grand rapport avec la logique intentionnelle de l'illocution<sup>27</sup>.

Le seul type de discours littéraire dont le statut *illocutoire* soit spécifique est donc la fiction narrative « impersonnelle ». Les autres peuvent se distinguer par des traits formels, et par des traits fonctionnels (émouvoir, distraire, séduire, etc.) qu'il serait peut-être plus juste de dire *perlocutoires* – sous réserve d'inventaire et sans préjudice des cas de littérarité involontaire, comme (à peu près) celle que Stendhal accordait au Code civil. Car il arrive, fort heureusement, et contrairement aux règles de l'illocution, que ce soit « aux lecteurs de décider si [un texte] est ou non de la littérature <sup>28</sup> ».

<sup>1. «</sup> Le statut logique du discours de la fiction » (1975), in *Sens et Expression*, Paris, Éd. de Minuit, 1982.

<sup>2.</sup> *Ibid.*, p. 101-103. La seconde proposition est justifiée par deux arguments d'inégale valeur. P. 102 : « La plupart des bandes dessinées et des histoires drôles sont des exemples de fiction, mais non de littérature » – la BD est en effet, au moins partiellement, un exemple de fiction non littéraire parce que non verbale, comme le cinéma muet ou certaines œuvres plastiques (quant à l'histoire drôle, j'y verrais plutôt un genre littéraire parmi d'autres) ; p. 103 : « Les histoires de Sherlock Holmes sont évidemment des œuvres de fiction, mais c'est une affaire de jugement de savoir s'il convient de les considérer comme appartenant à la littérature anglaise » – ici, l'exclusion est envisagée au nom d'un éventuel jugement de valeur qui me semble sans pertinence. Comme dit à peu près Nelson Goodman, si l'on exclut du champ de l'art les mauvaises œuvres d'art, il risque fort de n'y pas rester grand-chose, car la plupart des œuvres (mais non, pour moi, celles de Conan Doyle) sont mauvaises – ce qui ne les empêche nullement d'être des œuvres.

<sup>3.</sup> La limite est atteinte, bien sûr, dans les *Actes sans paroles,* dont le texte est entièrement didascalique.

<sup>4.</sup> Certains énoncés de la fiction narrative, en particulier ceux que l'on qualifie généralement de « discours indirect libre », sont de statut indécis, voire indécidable, puisque le lecteur ne sait s'il doit les rapporter à un personnage ou à l'auteur-narrateur. Mais ces occurrences complexes n'invalident pas la définition des états simples.

<sup>5.</sup> Voir Marie-Laure Ryan, « The Pragmatics of Personal and Impersonal Fiction », *Poetics*, 10, 1981.

<sup>6.</sup> Searle (p. 112) déclare de manière un peu ambiguë que Conan Doyle « ne se borne pas à feindre de faire des assertions, mais feint d'être John Watson... en train de faire des

assertions », ce qui pourrait laisser entendre qu'il y a ici une double feinte : chez Doyle, qui feint d'être Watson, et chez Watson, qui feint de faire des assertions. Il me semble plus juste de dire qu'il n'y a qu'une feinte : celle de Doyle (ou de Proust), et que les assertions de Watson (ou de Marcel) sont (fictivement) sérieuses. Je suppose que c'est bien ce que pense Searle, dont le « ne se borne pas » indique plutôt que cette feinte-là (feindre d'être un autre) est plus forte que la feinte en troisième personne (feindre simplement d'asserter).

- 7. Je ne prétends pas pour autant que le statut pragmatique d'un auteur-narrateur fictionnel (intradiégétique) comme Albert Savarus auteur de *L'Ambitieux par amour* ne reproduise pas en abyme le statut d'un auteur-narrateur extradiégétique comme Balzac auteur d'*Albert Savarus*: mais simplement je laisserai ici de côté ce cas, dont la particularité pourrait bien être négligeable.
- 8. On pourrait objecter à une telle question l'impertinence qu'il y aurait à attribuer un caractère de *speech act* à une pratique écrite. Une telle objection ne résiste pas à la masse des actes illocutoires accomplis par écrit, de la déclaration d'amour au jugement de divorce. Comme le dit bien Searle : « Parler *ou écrire* dans une langue consiste à accomplir des actes de langage... » (p. 101).
- 9. De métaphore, car la seule chose qu'un artiste puisse littéralement « créer », et ajouter au monde réel, c'est son œuvre. Joseph Margolis objecte pertinemment à Searle qu'on ne peut pas dire à la fois que les êtres de fiction n'existent pas et que l'auteur les crée, car on ne peut créer que de l'existant. « What is relevantly created are the stories and the like, using which in the appropriate (conventional) way we (both authors and readers) imagine a certain non-existent world to exist » (« The Logic and Structures of Fictional Narrative », Philosophy and Literature, VII-2, octobre 1983, p. 169). C'était déjà en 1933 l'avis de Gilbert Ryle : « While it is correct to describe Dickens' activity as "creative" when the story is considered as the product of his creation, it is wholly erroneous to speak as if Dickens created a Mr. Pickwick » (« Imaginary Objects », Proceedings of the Aristotelian Society, 1933, p. 32).
- 10. Il me semble que Searle se fait en général de la simulation une idée trop *soustractive*, comme si l'acte de simulation était toujours d'« ordre inférieur ou moins complexe » que l'acte simulé (p. 111). L'art emphatique de l'acteur tend plutôt à prouver le contraire et, dans la « vie » même, simuler consiste plus souvent à « en faire des tonnes », comme le loufiat sartrien qui joue au loufiat, ou Charlus à Balbec faisant « le geste de mécontentement par lequel on croit faire voir qu'on en a assez d'attendre, mais qu'on ne fait jamais quand on attend réellement » (*Recherche*, Paris, Gallimard, « Bibl. de la Pléiade », II, p. 111). Je sais bien que parfois la réalité « dépasse la fiction », mais il me semble que, si on le remarque, c'est parce que la norme est inverse : la fiction n'est souvent qu'une réalité exagérée. Quand, enfant, je me laissais aller à fabuler par hyperboles, mon père, homme positif et occamien sans le savoir, commentait sobrement : « On voit bien que ce n'est pas toi qui paies. »
- 11. Voir « Taxinomie des actes illocutoires », Sens et Expression, op. cit., p. 39-70.
- 12. Voir « Structure des actes illocutoires », *Les Actes de langage*, Paris, Hermann, 1972, p. 95-114.
- 13. P. 53.

- 14. Études de logique et de linguistique, Paris, Éd. du Seuil, 1977, p. 22-23.
- 15. C'est à cette catégorie que s'applique le plus fréquemment la forme dite, depuis Austin, « performative » ; mais, contrairement à l'opinion courante, cette forme ne me semble pas nécessairement liée à cette catégorie. Elle consiste en la description assertive explicite (j'avoue que la notion de « performatif implicite » me laisse perplexe) de n'importe quel acte illocutoire : déclaratif, bien sûr (« Je déclare la séance ouverte »), mais aussi bien expressif (« Je vous exprime tous mes regrets »), directif (« Je vous ordonne de sortir »), promissif (« Je vous promets de venir »), et même assertif : « Je vous signale... », « Je vous indique... », « J'observe... », etc., sans compter l'envahissant explétif « Je dirai(s) que... », ou : « Disons que... » Les rares impossibilités (on ne dit pas : « Je te menace... ») pourraient être d'ordre rhétorique : la menace n'a pas intérêt à s'expliciter comme telle, mais au contraire à se couvrir, par exemple du manteau du conseil : « Je vous conseille de sortir » (sous-entendu : « sinon... »). Inversement, un acte déclaratif peut prendre une forme non performative, par exemple assertive : « La séance est ouverte. »
- 16. À vrai dire, cette phrase me semble relever plutôt du directif que du déclaratif, mais la frontière est ici très poreuse.
- 17. Sens et Expression, p. 84.
- 18. On peut noter que la description des actes indirects étudiés dans ce chapitre comme demandes-sous-forme-de-questions ignore l'annexion faite au chapitre I des questions aux demandes (annexion d'ailleurs fort discrète, puisqu'elle tient en une seule phrase : « Les questions sont une sous-catégorie de directifs, puisqu'elles sont des tentatives de la part de L de faire répondre A, c'est-à-dire de lui faire accomplir un acte de langage », Sens et Expression, p. 53). Si l'on veut en tenir compte, il faut reformuler la description sous cette forme logiquement bizarre : « demande sous forme de cette sous-catégorie de demande qu'est la question » comme on dirait : « officier déguisé en capitaine ». Il y a peut-être là, comme souvent, plus d'inconvénients que d'avantages à l'annexion. Mais il faut garder à l'esprit que les actes indirects ne sont pas tous des demandes sous forme de questions, loin de là.
- 19. Sens et Expression, p. 103. Dans sa préface, Joëlle Proust illustre justement l'énonciation littérale par la formule (peu traduisible) : « He means what he says. » L'accent est évidemment sur what, mais la même formule, avec l'accent sur means, pourrait illustrer l'énonciation sérieuse « I mean it » signifie précisément : « Je parle sérieusement. » La nuance est mince, et il est généralement bien difficile, ou oiseux, de décider, par exemple, si une plaisanterie doit être prise comme non littérale ou comme non sérieuse.
- 20. Je ne pense pas que cette liberté de traduction puisse faire objection à mon analyse : la même incertitude porte sur la plupart des figures, et aussi des actes de langage indirects : « Pouvez-vous me passer le sel ? » recouvre indifféremment une demande (« Passez-moi le sel »), une information comme : « Je souhaite que vous me passiez le sel », etc.
- 21. J.O. Urmson (« Fiction », *American Philosophical Quarterly*, XIII-2, avril 1976) dit fort bien que l'incipit du *Petit Chaperon rouge* a de grandes chances de correspondre à une vérité empirique présente ou passée ce qui ne l'empêche nullement de valoir pour fictionnel.

- 22. Ce degré de transparence ne dépend pas seulement du caractère plus ou moins manifestement fictionnel du contenu, mais aussi du degré de présupposition de la formule assertive elle-même, naïve (« Il était une fois... ») ou « sophistiquée » (« La première fois qu'Aurélien vit Bérénice... »), ou encore de la présence ou non des « indices de fictionalité » (Hamburger) que fournit un trait comme l'accès direct à la subjectivité d'un personnage (« ...il la trouva franchement laide »). Sans compter, bien sûr, les signaux paratextuels du genre *roman, conte* ou *nouvelle*. Il semble peut-être abusif de raisonner constamment sur des formules d'incipit, comme si on ne lisait jamais au-delà. C'est que leur fonction est décisive, et proprement instauratrice : une fois accepté l'univers qu'elles imposent d'une manière ou d'une autre, la suite fonctionne sur le mode quasi sérieux du consensus fictionnel.
- 23. Voir Käte Hamburger, p. 146 *sq.*; et mon « Vraisemblance et motivation », in *Figures II*, Paris, Éd. du Seuil, 1969.
- 24. Recueil des années 1925-1975, Viking Press, 1975.
- 25. La position la plus tacite est celle que pratique le théâtre « pur », sans introduction par voie de didascalie ou de « récitant » ; la plus explicite est celle des discours de personnages en fiction narrative, introduits par un récit qui leur « donne la parole ».
- 26. Pour désigner ces illocutions sérieuses attribuées à des personnages fictionnels, Marcia Eaton propose le terme fort heureux d'actes translocutoires (« Liars, Ranters, and Dramatic Speakers », in B.R.Tilghman (ed.), Language and Æsthetics, University of Kansas, 1973).
- 27. Ici encore, un diagnostic sur les états simples n'exclut pas l'existence de formes complexes, intermédiaires, entre le fictionnel et le non-fictionnel, comme lorsque Hamburger définit le texte *lyrique* par l'indétermination de son énonciateur.
- 28. Je substitue « texte » à « œuvre » (work), car je ne donne pas exactement à cette remarque le même sens que Searle : pour lui, encore une fois, le jugement de littérarité semble être affaire de *mérite* attribué à ce qui serait de toute façon une œuvre ; pour moi, de *fonction* esthétique attribuée à un texte qui n'a pas nécessairement été produit dans cette intention.

# Récit fictionnel, récit factuel

Si les mots ont un sens (et même s'ils en ont plusieurs), la narratologie – aussi bien sur son versant rhématique, comme étude du discours narratif, que sur son versant thématique, comme analyse des suites d'événements et d'actions relatées par ce discours – devrait s'occuper de toutes les sortes de récits, fictionnels ou non. Or, de toute évidence, les deux branches de la narratologie ont jusqu'ici consacré une attention presque exclusive aux allures et aux objets du seul récit de fiction ; et ce, non par un simple choix empirique qui ne préjugerait en rien des aspects momentanément et explicitement négligés, mais plutôt comme en vertu d'un privilège implicite qui hypostasie le récit fictionnel en récit par excellence, ou en modèle de tout récit. Les quelques chercheurs – un Paul Ricœur, un Hayden White, un Paul Veyne, par exemple - qui se sont intéressés aux figures ou aux intrigues du récit historique l'ont fait du point de vue d'une autre discipline : philosophie de la temporalité, rhétorique, épistémologie; et Jean-François Lyotard, appliquant au récit journalistique de la mort d'un militant les catégories de Discours du récit, cherchait plutôt à effacer les frontières de la fiction. Or, quels que soient, au stade où nous en sommes, les mérites et les défauts de la narratologie fictionnelle, il est douteux qu'elle nous épargne une étude spécifique du récit factuel<sup>3</sup>. Il est certain en tout cas qu'elle ne peut indéfiniment se dispenser d'une interrogation sur l'applicabilité de ses résultats, voire de ses méthodes, à un domaine qu'elle n'a jamais vraiment exploré avant de l'annexer silencieusement, sans examen ni justification.

Disant cela ie hats évidemment ma nronre coulne avant iadis

Dioune ceru, je buto evidenimene ma propre compe, ayane jadio intitulé Discours du récit une étude manifestement confinée au récit de fiction et récidivé naguère dans Nouveau Discours du récit, malgré une protestation de principe 4 contre cette pratique trop unilatérale de ce qu'il faut bien appeler une narratologie restreinte. Il n'est cependant pas dans mes intentions, ni d'ailleurs dans mes moyens, d'entamer ici l'étude, en quelque sorte symétrique, des caractères propres au discours du récit factuel : il y faudrait une vaste enquête à travers des pratiques comme l'Histoire, la biographie, le journal intime, le récit de presse, le rapport de police, la narratio judiciaire, le potin quotidien, et autres formes de ce que Mallarmé appelait l'« universel reportage » – ou pour le moins l'analyse systématique de quelque grand texte supposé typique comme les Confessions ou l'Histoire de la Révolution française<sup>5</sup>. Je voudrais plutôt, à titre provisoire et d'une manière plus théorique ou du moins plus à priorique, examiner les raisons que pourraient avoir le récit factuel et le récit fictionnel 6 de se comporter différemment à l'égard de l'histoire qu'ils « rapportent », du seul fait que cette histoire est dans un cas (censée être) « véritable » et dans l'autre fictive, c'est-à-dire inventée par celui qui présentement la raconte, ou par quelque autre dont il l'hérite. Je précise « censée être », puisqu'il arrive qu'un historien invente un détail ou arrange une « intrigue », ou qu'un romancier s'inspire d'un fait divers : ce qui compte ici, c'est le statut officiel du texte et son horizon de lecture.

À la pertinence d'une telle tentative s'oppose l'opinion, entre autres, d'un John Searle, pour qui *a priori* « Il n'y a pas de propriété textuelle, syntaxique ou sémantique [ni par conséquent narratologique] qui permette d'identifier un texte comme œuvre de fiction <sup>7</sup> », parce que le récit de fiction est une pure et simple feintise ou simulation du récit factuel, où le romancier, par exemple, fait tout bonnement semblant (*pretends*) de raconter une histoire vraie, sans rechercher sérieusement la créance du lecteur, mais sans laisser dans son texte la moindre trace de ce caractère non sérieusement simulé. Mais le moins qu'on puisse dire

est que cette opinion n'est pas universellement partagée. Elle se heurte par exemple à celle de Käte Hamburger<sup>8</sup>, qui restreint le champ de la « feintise » (*Fingiertheit*) au seul roman à la première personne – simulation indiscernable de récit autobiographique authentique – et qui relève au contraire, dans la fiction proprement dite (à la troisième personne), des « indices » (*Symptoms*) textuels incontestables de fictionalité. D'un certain point de vue, l'examen sommaire qui suit vise à départager ces deux thèses. Pour plus de commodité, et peut-être faute de pouvoir en imaginer d'autres, je suivrai ici la procédure testée dans *Discours du récit*, qui envisage successivement les questions d'ordre, de vitesse, de fréquence, de mode et de voix.

### **Ordre**

J'avais écrit un peu vite en 1972 que le récit folklorique suivait un ordre plus respectueux de la chronologie des événements que celui de la tradition littéraire ouverte par l'Iliade, avec début in medias res et analepse complétive. J'en ai un peu rabattu d'un côté dans Nouveau Discours du récit, observant que l'usage des anachronies s'inaugure plutôt dans l'Odyssée et se perpétuera davantage dans le genre romanesque que dans la tradition épique. Entre-temps, dans un très intéressant article que je n'ai découvert qu'après coup<sup>9</sup>, Barbara Herrnstein Smith m'invite à en rabattre de l'autre côté, arguant « non seulement que l'ordre rigoureusement chronologique est aussi rare dans les récits folkloriques que dans n'importe quelle tradition littéraire, mais encore qu'il est pratiquement impossible pour quelque narrateur que ce soit de le maintenir dans un énoncé d'une longueur autre que minimale. En d'autres termes, de par la nature même du discours, la non-linéarité est plutôt la règle que l'exception dans le récit. Et à coup sûr, pour cette raison même, la "progression" historique est probablement plus près

d'être l'inverse de celle que suppose Genette : dans la mesure où un ordre parfaitement chronologique pourrait être observé, ce ne serait vraisemblablement que dans des textes extrêmement concertés, "artistiques" et "littéraires" 10». Ce renversement antilessingien est peutêtre aussi excessif que l'hypothèse qu'il renverse, et bien entendu mon propos n'était nullement d'établir une « progression » historique en opposant l'anachronie homérique à la supposée linéarité des contes recueillis... par Perrault ou par Grimm! De toute manière, cette confrontation n'oppose encore que deux ou trois genres (conte, épopéeroman) à l'intérieur du champ fictionnel. Mais je retiens de cette critique l'idée qu'aucun narrateur, y compris hors fiction, y compris hors littérature, orale ou écrite, ne peut s'astreindre naturellement et sans effort à un respect rigoureux de la chronologie. Si, comme je le suppose, un consensus s'établit facilement sur cette proposition, il en entraîne a fortiori un autre sur celle-ci, que rien n'interdit au récit factuel l'usage des analepses ou des prolepses. Je m'en tiendrai à cette position de principe, au-delà de laquelle une comparaison plus précise ne peut être qu'affaire de statistiques – qui révéleraient probablement des allures fort diverses selon les époques, les auteurs, les œuvres singulières, mais aussi selon les genres fictionnels et factuels, faisant ainsi, de ce point de vue, apparaître moins de parenté entre tous les types fictionnels d'un côté et tous les types factuels de l'autre qu'entre tel type fictionnel et tel type factuel – je dirai au hasard : entre le roman-Journal et le Journal authentique. Mon « hasard » n'est pas tout à fait innocent, et cet exemple suggère, j'espère, une réserve importante que je préfère... réserver pour plus tard.

Mais l'article de Barbara Herrnstein Smith pose d'une autre manière, plus radicale, la question des différences entre fiction et non-fiction dans leur traitement de la chronologie : l'auteur se demande si et quand la comparaison (effectivement postulée par la narratologie) est possible entre l'ordre de l'histoire et celui du récit, et répond qu'elle l'est seulement lorsque le critique dispose, *en dehors du récit lui-même*, d'une

source indépendante d'information sur la succession temporelle des événements « rapportés » - faute de quoi il ne peut que recevoir et enregistrer sans discussion ces événements dans l'ordre où le récit les lui apporte. Selon Herrnstein Smith, cette disponibilité n'est présente que dans deux cas : celui d'œuvres de fiction dérivées d'une œuvre antérieure - par exemple, la dernière version en date de Cendrillon -, et celui d'œuvres non fictionnelles, telles que le récit historique. Dans ces seuls cas, dit-elle, « il y a quelque sens à dire qu'un récit donné a modifié la succession d'un ensemble donné d'événements ou des événements d'une histoire donnée 11 ». Autrement dit, dans ces seuls cas nous disposons ou pouvons disposer d'au moins deux récits, dont le premier peut être considéré comme la source du second, et son ordre chronologique comme l'ordre d'histoire, donnant la mesure des éventuelles distorsions que présente, par rapport à lui, l'ordre du (second) récit. Barbara Herrnstein Smith est tellement persuadée de l'impossibilité d'une autre procédure qu'elle ne craint pas d'ajouter : « De fait, on soupçonne que ces deux types de récit (la relation historique et le conte traditionnel [twice-told tale]) forment le paradigme inconscient du narratologue, ce qui explique en retour son besoin de supposer des structures d'intrigue ou des histoires sous-jacentes pour rendre compte des successions temporelles de ces récits bien différents qu'il étudie au plus près, à savoir : des œuvres de fiction littéraire. » Hypothèse toute gratuite, et que ne corrobore nullement l'histoire de la discipline, car les narratologues qui, depuis Propp, ont travaillé sur des récits traditionnels - comme le conte populaire - ne se sont guère souciés de leur allure chronologique (ni, plus généralement, de leur forme narrative), et réciproquement les spécialistes de narratologie formelle, depuis Lubbock et Forster, n'ont guère donné de signes d'intérêt (si ce n'est fort « inconscient » !) pour ce type de récits fictionnels, et encore moins, comme je nous le reprochais à l'instant, pour le récit historique.

Mais, surtout, la critique de Herrnstein Smith (les narratologues parlent d'anachronies à propos de textes de fiction originale où la comparaison entre l'ordre du récit et l'ordre de l'histoire est par définition impossible) oublie ou néglige un fait essentiel, que je rappelle dans Nouveau Discours du récit<sup>12</sup> et que souligne Nelson Goodman pour défendre son propre usage de la notion (sinon du terme) d'anachronie. Ce fait, c'est que la plupart des analepses et des prolepses, en fiction originale et ailleurs, sont soit explicites, c'est-à-dire signalées comme telles par le texte lui-même au moyen de diverses marques verbales (« La comtesse ne survécut que fort peu de temps à Fabrice, qu'elle adorait, et qui ne passa qu'une année dans sa Chartreuse »), soit implicites mais évidentes de par notre connaissance « du processus causal en général » (chapitre n: la comtesse meurt de chagrin ; chapitre n + 1: Fabrice meurt dans sa Chartreuse 13). Dans les deux cas, insiste Goodman, « la distorsion n'est pas par rapport à un ordre des événements absolu et indépendant de toutes les versions, mais par rapport à ce que cette version elle-même dit être l'ordre des événements 14 ». Et lorsque par exception le texte (comme chez Robbe-Grillet, par exemple) ne déclare ni directement (par indication verbale) ni indirectement (par occasion d'inférence) quel est l'ordre des événements, le narratologue ne peut évidemment que noter, sans autre hypothèse, le caractère « achronique » du récit et s'incliner devant sa disposition 15. On ne peut donc opposer le récit factuel, où l'ordre des événements serait donné par d'autres sources, au récit fictionnel, où il serait par principe inconnaissable et où les anachronies seraient par conséquent indécidables : sauf réticences exceptionnelles, les anachronies du récit de fiction sont tout simplement déclarées ou suggérées par le récit lui-même - tout comme, d'ailleurs, celles du récit factuel. En d'autres termes, et pour marquer à la fois un point d'accord et un point de désaccord avec Barbara Herrnstein Smith, récit fictionnel et récit factuel ne se distinguent massivement ni par leur usage des anachronies ni par la manière dont ils les signalent <sup>16</sup>.

### **Vitesse**

J'étendrais volontiers au chapitre de la vitesse narrative le principe posé par Herrnstein Smith à propos de l'ordre : aucun récit, fictionnel ou non, littéraire ou non, oral ou écrit, n'a ni le pouvoir ni donc l'obligation de s'imposer une vitesse rigoureusement synchrone à celle de son histoire. Les accélérations, ralentissements, ellipses ou arrêts que l'on observe, à doses très variables, dans le récit de fiction sont également le lot du récit factuel, et commandés ici comme là par la loi de l'efficacité et de l'économie et par le sentiment qu'a le narrateur de l'importance relative des moments et des épisodes. Ici encore, donc, aucune différenciation a priori entre les deux types. Toutefois, Käte Hamburger range à juste titre au nombre des indices de fictionalité la présence de scènes détaillées, de dialogues rapportés in extenso et littéralement, et de descriptions étendues<sup>17</sup>. Rien de tout cela n'est à proprement parler impossible ou interdit (par qui ?) au récit historique, mais la présence de tels procédés excède quelque peu sa vraisemblance (« Comment le savezvous ? ») et, par là (j'y reviendrai), communique au lecteur une impression – justifiée – de « fictionalisation ».

## Fréquence

Le recours au récit itératif, qui est *stricto sensu* un fait de fréquence, est de manière plus large un moyen d'accélération du récit : accélération par syllepse identificatrice des événements posés comme relativement semblables (« Tous les dimanches... »). À ce titre, il va de soi que le récit factuel n'a aucune raison de s'en priver davantage que le récit de fiction, et un genre factuel comme la biographie – dont l'autobiographie – en fait un usage qui a été relevé par les spécialistes <sup>18</sup>. La relation entre

singulatif et itératif, très variable selon les récits de fiction, ne présente donc, a priori, aucune différence marquante lorsqu'on passe du type fictionnel à l'autre. À moins de considérer, comme le suggère Philippe Lejeune, le recours massif à l'itératif chez Proust, et particulièrement dans Combray, d'imitation des allures comme une marque caractéristiques de l'autobiographie, c'est-à-dire comme un emprunt du type fictionnel au type factuel – ou peut-être, plus précisément, d'un type fictionnel (le roman pseudo-autobiographique) à un type factuel (l'autobiographie authentique). Mais cette hypothèse, fort plausible, nous ramène à un fait d'échange entre les deux types dont je préfère encore une fois différer la considération.

### Mode

C'est tout naturellement au chapitre du mode que se concentrent la plupart des indices textuels caractéristiques, selon Käte Hamburger, de la fiction narrative, puisque tous ces « symptômes » renvoient à un même trait spécifique, qui est l'accès direct à la subjectivité des personnages. Cette relation, incidemment, lève le paradoxe d'une poétique qui renoue avec la tradition aristotélicienne (définition de la littérature, pour l'essentiel, par le trait thématique de fictionalité), mais par le biais d'une définition apparemment formaliste de la fiction : les traits du récit fictionnel sont bien d'ordre morphologique, mais ces traits ne sont que des effets, dont la cause est le caractère fictionnel du récit, c'est-à-dire le caractère imaginaire des personnages qui en constituent le « je-origine ». Si seule la fiction narrative nous donne un accès direct à la subjectivité d'autrui, ce n'est pas par le fait d'un privilège miraculeux, mais parce que cet autrui est un être fictif (ou traité comme fictif, s'il s'agit d'un personnage historique comme le Napoléon de Guerre et Paix), dont l'auteur imagine les pensées à mesure qu'il prétend les rapporter : on ne devine à coup sûr que ce que l'on *invente*. D'où la présence de ces « indices » que sont les verbes de sentiment et de pensée attribués, sans obligation de justification (« Qu'en savez-vous ? »), à des « tiers » ; le monologue intérieur ; et, le plus caractéristique et le plus efficace de tous, car il imprègne à la limite la totalité du discours, qu'il réfère insidieusement à la conscience du personnage : le *style indirect libre*, qui explique entre autres la coexistence des temps du passé et des déictiques temporels ou spatiaux, dans des phrases comme « M\*\*\* parcourait pour la dernière fois le port européen, car *demain* son bateau *partait* pour l'Amérique ».

Comme on l'a souvent remarqué, cette description du récit de fiction hypostasie un type particulier : le roman du xix<sup>e</sup> et du xx<sup>e</sup> siècle, où le recours systématique à ces procédés contribue à focaliser sur un petit nombre de personnages, voire un seul, un récit d'où le narrateur, a fortiori l'auteur, selon le vœu d'un Flaubert, semble s'absenter complètement. Même si l'on peut disputer à l'infini de leur degré de présence dans les récits non fictionnels, voire non littéraires, ces tournures subjectivisantes sont incontestablement plus naturelles au récit de fiction, et nous pouvons bien les tenir, fût-ce avec quelques nuances, pour des traits distinctifs de la différence entre les deux types. Mais (contrairement à Käte Hamburger, qui n'en souffle mot) j'en dirais autant de l'attitude narrative inverse, que j'ai jadis baptisée focalisation externe et qui consiste à s'abstenir de toute incursion dans la subjectivité des personnages, pour ne rapporter que leurs faits et gestes, vus de l'extérieur sans aucun effort d'explication. De Hemingway à Robbe-Grillet, ce genre de récit « objectif » me semble aussi typiquement fictionnel que le précédent, et ces deux formes symétriques de focalisation caractérisent ensemble le récit de fiction comme opposé à l'attitude ordinaire du récit factuel – qui ne s'interdit a priori aucune explication psychologique, mais doit justifier chacune d'elle par une indication de source (« Nous savons par le Mémorial de Sainte-Hélène que

Napoléon croyait que Koutouzov... »), ou l'atténuer et, précisément, la *modaliser* par une prudente marque d'incertitude et de supposition (« Napoléon croyait *sans doute* que Koutouzov... »), là où le romancier, fictionalisant son personnage, peut se permettre un péremptoire « Napoléon croyait que Koutouzov... »

Je n'oublie pas que ces deux types de focalisation sont caractéristiques de formes relativement récentes du récit de fiction et que les formes classiques – épiques ou romanesques – relèvent plutôt d'un mode non focalisé, ou à « focalisation zéro », où le récit ne semble privilégier aucun « point de vue » et s'introduit tour à tour à volonté dans la pensée de tous ses personnages. Mais une telle attitude, généralement qualifiée d'« omnisciente », n'est pas moins dérogatoire que les deux autres à l'obligation de véridicité du récit factuel : ne rapporter que ce que l'on sait, mais tout ce que l'on sait, de pertinent et dire comment on le sait. Plutôt davantage, en toute logique, puisqu'il y a, quantitativement, plus d'invraisemblance à connaître les pensées de tous que d'un seul (mais il suffit de tout inventer). Retenons donc que le mode est bien en principe (je dis : en principe) un révélateur du caractère factuel ou fictionnel d'un récit, et donc un lieu de divergence narratologique entre les deux types.

Bien entendu, pour Käte Hamburger, qui exclut du champ fictionnel le roman à la première personne, cette divergence ne peut s'exercer qu'entre deux types de récit impersonnels. Mais Dorrit Cohn a bien montré <sup>19</sup> comment le roman à la première personne pouvait à volonté placer l'accent sur le « *je*-narrateur » ou sur le « *je*-héros » (la fluctuation est manifeste dans la *Recherche du Temps perdu*); et Philippe Lejeune, qui nuance de livre en livre son diagnostic initial d'indiscernabilité, voit aujourd'hui dans cette alternative un indice au moins tendanciel (« Il ne s'agit que d'une dominante ») de distinction entre l'autobiographie authentique, qui accentue davantage la « voix d'un narrateur » (exemple : « Je suis né à l'extrême fin du xix esiècle, le dernier de huit

garçons... »), et la fiction pseudo-autobiographique, qui tend à « focaliser sur l'expérience d'un personnage » (exemple : « Le ciel s'était éloigné d'au moins dix mètres. Je restais assise, pas pressée... »)<sup>20</sup>. C'est là, et fort légitimement, étendre au récit personnel ce typique critère de fictionalité qu'est la focalisation interne.

### Voix

Les caractères de la voix narrative se ramènent pour l'essentiel à des distinctions de temps, de « personne » et de niveau. Il ne me semble pas que la situation temporelle de l'acte narratif soit a priori différente en fiction et ailleurs : le récit factuel connaît aussi bien la narration ultérieure (c'est ici aussi la plus fréquente), antérieure (récit prophétique ou prévisionnel), simultanée (reportage), mais aussi intercalée, par exemple dans le journal intime. La distinction de « personne », c'est-àdire l'opposition entre récits hétérodiégétique et homodiégétique, partage aussi bien le récit factuel (Histoire/Mémoires) que le récit fictionnel. La distinction de niveau est sans doute ici la plus pertinente, car le souci de vraisemblance ou de simplicité détourne généralement le récit factuel d'un recours trop massif aux narrations du second degré : on imagine mal un historien ou un mémorialiste laissant à l'un de ses « personnages » le soin d'assumer une part importante de son récit, et l'on sait depuis Thucydide quels problèmes pose au premier la simple transmission d'un discours un peu étendu. La présence du récit métadiégétique est donc un indice assez plausible de fictionalité - même si son absence n'indique rien.

Je ne suis pas sûr de rester dans les limites du champ proprement narratologique en évoquant, au titre des questions de voix (« Qui parle ? »), le sujet toujours épineux des rapports entre narrateur et auteur. Philippe Lejeune a bien montré que l'autobiographie canonique se caractérise par l'identité auteur = narrateur = personnage, réservant au cas particulier de l'autobiographie « à la troisième personne » la formule auteur = personnage  $\neq$  narrateur<sup>21</sup>.

Il est assez tentant d'exploiter davantage les possibilités ouvertes par cette relation triangulaire. La dissociation du personnage et du narrateur (N ≠ P) définit évidemment (et même tautologiquement), en fiction et ailleurs, le régime (narratif) hétérodiégétique, comme leur identité (N = P) le régime homodiégétique. La dissociation de l'auteur et du personnage (A ≠ P) définit le régime (thématique) de l'allobiographie, fictionnelle (hétérodiégétique comme dans Tom Jones ou homodiégétique comme dans Gil Blas) ou factuelle (généralement hétérodiégétique, comme en Histoire ou en biographie, car ici le régime homodiégétique supposerait que l'auteur attribue le récit à son « personnage », comme Yourcenar à Hadrien, ce qui induit inévitablement – j'y reviens – un effet de fiction), comme leur identité (A = P) définit celui de l'autobiographie (homo- ou hétérodiégétique). Reste à considérer la relation entre l'auteur et le narrateur. Il me semble que leur identité rigoureuse (A = N), pour autant qu'on puisse l'établir, définit le récit factuel – celui où, dans les termes de Searle, l'auteur assume la pleine responsabilité des assertions de son récit, et par conséquent n'accorde aucune autonomie à un quelconque narrateur. Inversement, leur dissociation (A ≠ N) définit la fiction, c'est-à-dire un type de récit dont l'auteur n'assume pas sérieusement la véracité<sup>22</sup> ; ici encore, la relation me semble tautologique : dire, comme Searle, que l'auteur (par exemple, Balzac) ne répond pas sérieusement des assertions de son récit (par exemple, l'existence d'Eugène Rastignac), ou dire que nous devons les rapporter à une fonction ou instance implicite distincte de lui (le narrateur du Père Goriot), c'est dire la même chose de deux manières différentes, entre lesquelles seul le principe d'économie nous fait choisir, selon les nécessités du moment.

ii pair ac cerre rommare que i " auroprograpme a la tromeme personne » devrait être rapprochée plutôt de la fiction que du récit factuel, surtout si l'on admet avec Barbara Herrnstein Smith que la fictionalité se définit autant (ou plus) par la fictivité de la narration que par celle de l'histoire<sup>23</sup>. Mais on voit bien ici les inconvénients méthodologiques de la notion de « personne », qui amène à ranger dans la même classe, sur un critère étroitement grammatical, l'Autobiographie d'Alice Toklas et les Commentaires de César, ou L'Éducation d'Henry Adams. Le narrateur du De bello gallico est une fonction si transparente et si vide qu'il serait sans doute plus juste de dire que ce récit est assumé par César parlant conventionnellement (figurément) de lui-même à la troisième personne – et donc qu'il s'agit là d'un récit homodiégétique et factuel du type A = N = P. Dans *Toklas*, au contraire, la narratrice est aussi manifestement distincte de l'auteur que dans Hadrien, puisqu'elle porte un nom différent et qu'il s'agit d'une personne dont l'existence historique est confirmée. Et comme, dans son récit, la vie de Gertrude Stein et la sienne sont inévitablement mêlées, on peut aussi bien dire que le titre est (fictionnellement) véridique, et qu'il s'agit bien là non pas d'une biographie de Stein fictivement prêtée par celle-ci à Toklas, mais plus simplement (!) d'une autobiographie de Toklas écrite par Stein<sup>24</sup>; ce qui ramène pour l'essentiel son cas narratologique à celui des Mémoires d'Hadrien. Resterait à trouver un cas vraiment d'autobiographie hétérodiégétique où un auteur attribuerait le récit de sa vie à un biographe non témoin et, pour plus de sûreté, postérieur de quelques siècles. Il me semble que Borges, toujours secourable dans les hypothèses tératologiques, a rédigé dans cet esprit un article le concernant d'une prétendue encyclopédie à venir 25. Même sans erreurs ou inventions factuelles, et par le seul fait d'une dissociation bien établie entre auteur et narrateur (quoique anonyme), un tel texte relève clairement du récit de fiction.

Pour fixer les idées, je figurerai cet éventail de choix par une série de schémas triangulaires ; pour des raisons qui tiennent sans doute aux axiomes « Si A = B et B = C, alors A = C », et « Si A = B et  $A \neq C$ , alors  $B \neq C$  », je ne trouve que cinq figures logiquement cohérentes (voir ci-dessous).

L'intérêt (relatif) de cette batterie de schémas pour le sujet qui nous occupe tient à la double formule  $A=N\to r\acute{e}cit$  factuel,  $A\ne N\to r\acute{e}cit$  fictionnel<sup>26</sup>, et ce, quelle que soit la teneur (véridique ou non) du récit, ou, si l'on préfère, quel que soit le caractère, fictif ou non, de l'histoire. Ainsi, lorsque  $A\ne N$ , la véridicité éventuelle du récit n'interdit le diagnostic de fictionalité ni pour N=P ( $M\acute{e}moires\ d'Hadrien$ ) ni pour  $N\ne P$ : voyez la vie de Napoléon racontée par Goguelat, personnage (fictif) du  $M\acute{e}decin\ de\ campagne$ . Je reconnais devoir cet exemple aux ressources particulières du récit métadiégétique, mais ce trait ne change rien au fait et, si l'on tient à l'écarter, il suffit (!) d'imaginer Balzac (ou votre serviteur, ou n'importe quel faussaire anonyme) attribuant à Chateaubriand (ou à n'importe quel biographe supposé) une biographie rigoureusement fidèle de Louis XIV (ou de n'importe quel personnage historique) : fidèle à mon principe, emprunté à Herrnstein Smith, je soutiens qu'un tel récit serait fictionnel.

L'autre versant de la formule ( $A = N \rightarrow r\acute{e}cit\ factuel$ ) peut sembler plus douteux, car rien n'empêche un narrateur dûment et délibérément identifié à l'auteur par un trait onomastique (Chariton d'Aphrodise en tête de *Chéréas et Callirhoé*, Dante dans la *Divine Comédie*, Borges dans L'Aleph) ou biographique (le narrateur de *Tom Jones* évoquant sa défunte Charlotte et son ami Hogarth, celui de *Facino Cane* son domicile de la rue de Lesdiguières) de raconter une histoire manifestement fictionnelle, que ce soit en relation hétérodiégétique (Chariton, Fielding) ou homodiégétique : tous les autres exemples mentionnés, où l'auteurnarrateur est un personnage de l'histoire, simple témoin ou confident (Balzac) ou protagoniste (Dante, Borges). La première variante semble contredire la formule

puisqu'un narrateur identifié à l'auteur y produit un récit de fiction hétérodiégétique, et la seconde semble contredire la formule

puisqu'un narrateur identifié à l'auteur y produit un récit de fiction homodiégétique, communément baptisé, depuis quelques années, « autofiction ». Dans les deux cas, il semble y avoir contradiction entre le caractère fictif de l'histoire et la formule  $A=N \to récit$  factuel. Ma réponse est que cette formule ne s'applique pas à ces situations, malgré l'identité onomastique ou biographique de l'auteur et du narrateur. Car ce qui définit l'identité narrative, je le rappelle, n'est pas l'identité

numérique aux yeux de l'état civil, mais l'adhésion sérieuse de l'auteur à un récit dont il assume la véracité. En ce sens, disons searlien, il est clair que Chariton ou Fielding ne répondent pas plus de la véracité historique des assertions de leur récit que le Balzac du Père Goriot ou le Kafka de La Métamorphose, et donc qu'ils ne s'identifient pas avec le narrateur homonyme qui est censé le produire, non plus que je ne m'identifie, comme honnête citoyen, bon père de famille et libre penseur, à la voix qui, par ma bouche, produit un énoncé ironique ou plaisant du genre : « Et moi, je suis le pape !» Comme l'a montré Oswald Ducrot<sup>27</sup>, la dissociation fonctionnelle entre l'auteur et le narrateur (fussent-ils juridiquement identiques) propre au récit de fiction est un cas particulier de l'énonciation « polyphonique » caractéristique de tous les énoncés « non sérieux », ou, pour reprendre le terme controversé d'Austin, « parasites ». Le Borges auteur, citoyen argentin, prix Nobel d'honneur, qui signe L'Aleph, n'est pas fonctionnellement identique au Borges narrateur et héros de L'Aleph<sup>28</sup>, même s'ils partagent bien des traits biographiques (pas tous), comme le Fielding auteur de Tom Jones n'est pas fonctionnellement (énonciativement) le Fielding narrateur, même s'ils ont pour ami le même Hogarth et pour défunte la même Charlotte. La formule de ces récits est donc bien en fait, dans le second cas :



fiction hétérodiégétique, et dans le premier :

junon nomoniogenque, i our cerui ei, juvoue que cene reauction uu

droit commun rend mal compte du statut paradoxal ou, pour mieux dire, du pacte délibérément contradictoire propre à l'autofiction (« Moi, auteur, je vais vous raconter une histoire dont je suis le héros mais qui ne m'est jamais arrivée »). On pourrait sans doute, dans ce cas, adapter à la formule de l'autobiographie, A = N = P, une prothèse boiteuse où P se dissocierait en une personnalité authentique et en un destin fictionnel, mais j'avoue répugner à ce genre de chirurgie – qui suppose qu'on puisse changer de destin sans changer de personnalité  $^{29}$  –, et plus encore à sauver ainsi une formule qui suggère chez l'auteur une adhésion sérieuse évidemment absente  $^{30}$ , comme si Dante croyait être allé dans l'au-delà ou Borges avoir vu l'Aleph. Je préférerais de beaucoup adopter ici une formule logiquement contradictoire :

Contradictoire<sup>31</sup>, certes, mais ni plus ni moins que le terme qu'elle illustre (autofiction) et le propos qu'elle assigne : « C'est moi et ce n'est pas moi. »

Une des leçons de cet état de choses est que le signe d'égalité =, employé ici d'une manière évidemment métaphorique, n'a pas exactement la même valeur sur les trois côtés du triangle : entre A et P, il constate une identité juridique, au sens de l'état civil, qui peut par exemple rendre l'auteur responsable des actes de son héros (Jean-Jacques abandonnant les enfants de Rousseau) ; entre N et P, il désigne une identité linguistique entre sujet d'énonciation et sujet d'énoncé, marquée par l'emploi de la première personne du singulier (*je*), sauf énallage de convention (*nous* de majesté ou de modestie, *il* officiel à la César, *tu* d'auto-allocution comme dans la *Zone* d'Apollinaire) ; entre A et N, il symbolise l'engagement sérieux de l'auteur à l'égard de ses

assertions narratives<sup>32</sup>, et suggère pour nous de manière pressante l'excision de N, comme instance inutile : quand A = N, exit N, car c'est tout bonnement l'auteur qui raconte ; quel sens y aurait-il à parler du « narrateur » des Confessions ou de l'Histoire de la Révolution française ? Par référence au régime général des signes, on pourrait encore qualifier ces trois relations, respectivement, de sémantique (A-P), syntaxique (N-P) et pragmatique (A-N). Seule la dernière concerne la différence entre récits factuels et fictionnels; mais je ne dirais pas qu'il y a là un indice de fiction ou de non-fiction, car la relation A-N n'est pas toujours aussi manifeste que la relation N-P, d'évidence grammaticale, ou la relation A-P, d'évidence onomastique<sup>33</sup>. Loin d'être toujours un signal manifeste (« Moi, Chariton... »), elle s'infère le plus souvent de l'ensemble des (autres) caractères du récit. C'est sans doute la plus insaisissable (d'où querelles entre narratologues), et parfois la plus ambiguë, comme l'est après tout le rapport entre vérité et fiction : qui oserait trancher du statut d'Aurélia, ou de Nadja?

### **Emprunts et échanges**

J'ai en effet raisonné jusqu'ici, d'une part, comme si tous les traits distinctifs entre fictionalité et factualité étaient d'ordre narratologique, et, d'autre part, comme si les deux champs étaient séparés par une frontière étanche qui empêcherait tout échange et toute imitation réciproque. Il convient, pour finir, de relativiser ces deux hypothèses de méthode.

Les « indices » de la fiction ne sont pas tous d'ordre narratologique, d'abord parce qu'ils ne sont pas tous d'ordre textuel : le plus souvent, et peut-être de plus en plus souvent, un texte de fiction se signale comme tel par des marques *paratextuelles* qui mettent le lecteur à l'abri de toute méprise et dont l'indication générique *roman*, sur la page de titre ou la

couverture, est un exemple parmi bien d'autres. Ensuite, parce que certains de ses indices textuels sont, par exemple, d'ordre thématique (un énoncé invraisemblable comme « Le chêne un jour dit au roseau... » ne peut être que fictionnel), ou stylistique : le discours indirect libre, que je compte parmi les traits narratifs, est souvent considéré comme un fait de style. Les noms de personnages ont parfois, à l'instar du théâtre classique, valeur de signes romanesques. Certains incipit traditionnels (« Il était une fois », « Once upon a time » ou, selon la formule des conteurs majorquins citée par Jakobson : « Aixo era y non era 34 ») fonctionnent comme des marques génériques, et je ne suis pas sûr que les ouvertures dites « étiques 35 » du roman moderne (« La première fois qu'Aurélien vit Bérénice, il la trouva franchement laide ») ne constituent pas des signaux aussi efficaces, voire plus efficaces : plus émancipés <sup>36</sup>, à coup sûr, dans leur recours à la présupposition d'existence, par leur exhibition d'une familiarité, et donc d'une « transparence », des personnages, que les débuts « émiques » du conte ou du roman classique. Mais, ici, nous ne sommes sans doute pas très loin de l'indice narratologique de la focalisation interne.

La principale réserve tient à l'interaction des régimes fictionnel et factuel du récit. Käte Hamburger a montré de manière convaincante le caractère « feint » du roman à la première personne, qui procède largement par emprunt ou simulation des allures narratives du récit autobiographique authentique, en narration rétrospective (Mémoires) ou intercalée (Journal, correspondance). Cette observation ne suffit sans doute pas, comme le veut Hamburger, à exclure ce type de roman du champ de la fiction, car une telle exclusion devrait, par contagion, s'étendre à toutes les formes de « mimèsis formelle <sup>37</sup> ». Or, dans une large mesure, le récit de fiction hétérodiégétique est une mimèsis de formes factuelles comme l'Histoire, la chronique, le reportage – simulation où les marques de fictionalité ne sont que des licences facultatives dont il peut fort bien se priver, comme le fait de manière très spectaculaire le

Marbot de Wolfgang Hildesheimer<sup>38</sup>, biographie fictive d'un écrivain imaginaire, qui feint de s'imposer toutes les contraintes (et toutes les ruses) de l'historiographie la plus « véridique ». Et, réciproquement, les procédés de « fictionalisation » qu'énumère Käte Hamburger se sont, depuis quelques décennies, répandus dans certaines formes de récits factuels comme le reportage ou l'enquête journalistique (ce qu'on a appelé aux États-Unis le « New Journalism »), et autres genres dérivés comme la « Non-Fiction Novel ».

Voici par exemple le début d'un article paru dans le *New Yorker* du 4 avril 1988 à propos de la vente aux enchères des *Iris* de Van Gogh :

John Whitney Payson, le propriétaire des *Iris* de Van Gogh, n'avait pas vu le tableau depuis quelque temps. Il ne s'attendait pas à l'effet qu'il allait lui faire quand il l'aurait de nouveau en face de lui, dans les bureaux new-yorkais de Sotheby's, l'automne dernier, quelques instants avant la conférence de presse qui avait été convoquée pour annoncer sa mise en vente. Payson, un homme à l'allure cordiale et enjouée, approchant la cinquantaine, avec des cheveux roux et une barbe soignée...

Inutile, je suppose, d'insister sur la manière dont ces quelques lignes illustrent les indices hamburgériens de la fictionalité.

Ces échanges réciproques nous amènent donc à atténuer fortement l'hypothèse d'une différence *a priori* de régime narratif entre fiction et non-fiction. Si l'on s'en tient à des formes pures, indemnes de toute contamination, qui n'existent sans doute que dans l'éprouvette du poéticien, les différences les plus nettes semblent affecter essentiellement les allures modales les plus étroitement liées à l'opposition entre le savoir relatif, indirect et partiel de l'historien et l'omniscience élastique

dont jouit par définition celui qui invente ce qu'il raconte. Si l'on considère les pratiques réelles, on doit admettre qu'il n'existe ni fiction pure ni Histoire si rigoureuse qu'elle s'abstienne de toute « mise en intrigue » et de tout procédé romanesque ; que les deux régimes ne sont donc pas aussi éloignés l'un de l'autre, ni, chacun de son côté, aussi homogènes qu'on peut le supposer à distance ; et qu'il pourrait bien y avoir davantage de différences narratologiques, par exemple (comme le montre Hamburger), entre un conte et un roman-Journal qu'entre celuici et un Journal authentique, ou (comme ne l'admet pas Hamburger) entre un roman classique et un roman moderne qu'entre celui-ci et un reportage un peu déluré. Ou, pour le dire autrement : que Searle a raison en principe (contre Hamburger) de poser que toute fiction, et pas seulement le roman à la première personne<sup>39</sup>, est une simulation non sérieuse d'assertions de non-fiction, ou, comme dit Hamburger, d'énoncés de réalité ; et que Hamburger a raison en fait (contre Searle) de trouver dans la fiction (surtout moderne) des indices (facultatifs) de fictionalité 40 – mais tort de croire, ou de suggérer, qu'ils sont obligatoires et constants, et si exclusifs que la non-fiction ne puisse les lui emprunter. Ce qu'elle répondrait sans doute, c'est qu'en les empruntant la non-fiction se fictionalise, et qu'en les abandonnant la fiction se défictionalise. Mais c'est précisément ce dont je veux marquer la possibilité, légitime ou non, et c'est la preuve que les genres peuvent fort bien changer de normes – des normes qu'après tout (si l'on me passe un vocabulaire aussi anthropomorphique) nul ne leur a imposées qu'euxmêmes, et le respect d'une vraisemblance ou d'une « légitimité » éminemment variables, et typiquement historiques<sup>41</sup>.

Cette conclusion toute provisoire en forme de jugement de Salomon n'invalide cependant pas notre problématique : quelle que soit la réponse, la question méritait d'être posée. Elle doit encore moins décourager l'enquête empirique, car, même – ou surtout – si les formes narratives traversent allègrement la frontière entre fiction et non-fiction,

il n'en est pas moins, ou plutôt il n'en est que *plus* urgent, pour la narratologie, de suivre leur exemple <sup>42</sup>.

Post-scriptum, novembre 1991 : le cas évoqué p. 156 a été depuis illustré par Catherine Clément, Adrienne Lecouvreur ou le Cœur transporté, Laffont, 1991, qui confirme pleinement notre hypothèse. Il est vrai que l'auteur n'a pas lésiné sur les facteurs de fictionalité : cette biographie est censée consister en un récit oral fait par George Sand à Sarah Bernhardt.

- 1. Le constat a déjà été fait par Paul Ricœur, *Temps et Récit*, II, Paris, Éd. du Seuil, 1984, p. 13. Une illustration frappante de cet état de choses est fournie par deux textes de Roland Barthes à peu près contemporains : « Introduction à l'analyse structurale des récits » (1966), *L'Aventure sémiologique*, Paris, Éd. du Seuil, 1985, et « Le discours de l'Histoire » (1967), *Le Bruissement de la langue*, Paris, Éd. du Seuil, 1984. Le premier, malgré son titre très général, n'envisage que des récits de fiction, et le second, malgré une antithèse initiale entre « récit historique » et « récit fictif », néglige complètement les aspects narratifs du discours historique, rejetés *in fine* comme une déviance propre au XIX<sup>e</sup> siècle (Augustin Thierry) et dévalorisés au nom des principes anti-« événementiels » de l'école française qui depuis...
- 2. « Petite économie libidinale d'un dispositif narratif » (1973), in *Des dispositifs pulsionnels*, Paris, Bourgois, 1980.
- 3. J'emploierai ici faute de mieux cet adjectif qui n'est pas sans reproche (car la fiction aussi consiste en enchaînements de *faits*) pour éviter le recours systématique aux locutions négatives (*non-fiction, non-fictionnel*) qui reflètent et perpétuent le privilège que je souhaite précisément questionner.
- 4. Nouveau Discours du récit, Paris, Éd. du Seuil, 1983, p. 11.
- 5. Sur ce dernier texte, voir Ann Rigney, « Du récit historique », *Poétique*, 75, septembre 1988. Dans la voie ouverte par Hayden White, l'auteur s'intéresse moins aux procédés narratifs qu'aux moyens de « production du sens » dans un récit défini comme essentiellement (et authentiquement) rétrospectif, et donc constamment attiré par l'anticipation. Au titre des études particulières ou génériques, il faut aussi mentionner les observations de Philippe Lejeune sur l'« ordre du récit dans *Les Mots* de Sartre » (*Le Pacte autobiographique*, Paris, Éd. du Seuil, 1975), et celles de Daniel Madelénat sur les choix de mode, d'ordre et de tempo en biographie (*La Biographie*, Paris, PUF, 1983, p. 149-158).

- 6. Pour des raisons évidentes, je laisserai ici de côté les formes non narratives (par exemple, dramatiques), voire non verbales (par exemple, en cinéma muet) de la fiction ; les non-verbales sont non littéraires par définition, c'est-à-dire par choix du médium ; en revanche, parmi les formes de la fiction narrative, la distinction entre écrites et orales me paraît ici sans pertinence, et celle entre littéraires (canoniques) et non littéraires (populaires, familières, etc.) trop douteuse pour être prise en considération.
- 7. « Le statut logique du discours de la fiction », p. 109.
- 8. Logique des genres littéraires, chap. IV, « Les formes spéciales ou mixtes ». Pour une comparaison entre les thèses de cet ouvrage et les postulats méthodologiques de la narratologie, voir Jean-Marie Schaeffer, « Fiction, feinte et narration ». Sans se prononcer comme Searle sur la fiction en général, Philippe Lejeune, comme Käte Hamburger, n'observe en 1971 « aucune différence » entre autobiographie et roman autobiographique « si l'on reste sur le plan de l'analyse interne du texte » (L'Autobiographie en France, Paris, Colin, p. 24). Les différences qu'il introduit en 1972 (Le Pacte autobiographique, spécialement page 26), et que nous allons retrouver, sont d'ordre paratextuel, et donc non proprement narratologique.
- 9. « Narrative Versions, Narrative Theories », *Critical Inquiry*, automne 1980, p. 213-236. Cette critique vise à la fois les travaux de narratologie « classique », dont celui de Seymour Chatman et le mien, et l'étude de Nelson Goodman, « Twisted Tales », *ibid.*, p. 103-119. Une réponse de Goodman (« The Telling and the Told ») et une de Chatman ont paru dans la même revue, été 1981, p. 799-809.
- 10. P. 227.
- 11. P. 228.
- 12. P. 17.
- 13. Je substitue à ceux de Goodman ces exemples dont seul le second, bien sûr, est imaginaire. L'Histoire de la Révolution française en présente (au moins) un, dont la lisibilité ne doit rien au caractère factuel et contrôlable du récit historique, dans le récit de la journée du 14 juillet 1789. Michelet raconte d'abord une réunion à l'Hôtel de Ville autour du prévôt des marchands ; la réunion est interrompue par l'arrivée d'un cortège annonçant la prise de la Bastille et brandissant ses clés. Puis l'auteur enchaîne : « La Bastille ne fut pas prise, il faut le dire, elle se livra... » Suit le récit, en analepse, de la chute de la prison.
- 14. P. 799.
- 15. *Figures III*, Paris, Éd. du Seuil, 1972, p. 115. Il m'était d'ailleurs déjà arrivé, dans *Figures I* (Paris, Éd. du Seuil, 1966, p. 77), de nier, contre Bruce Morrissette, la possibilité de « rétablir » la chronologie des récits de Robbe-Grillet.
- 16. Plus généralement, j'ai quelque peine à percevoir la portée de la critique adressée par Herrnstein Smith à ce qu'elle appelle le « dualisme » de la narratologie. La formule, d'allure intentionnellement pragmatique, qu'elle contre-propose « actes verbaux consistant en ce que quelqu'un raconte à quelqu'un d'autre que quelque chose est arrivé » (p. 232) ne me semble nullement incompatible avec les postulats de la narratologie, et je la reçois plutôt comme une parfaite évidence. Le système de *Discours du récit* (Histoire, Récit, Narration) n'est d'ailleurs manifestement pas dualiste, mais bien

- trinitaire, et je ne sache pas qu'il ait rencontré d'objections chez mes confrères narratologues. Je perçois bien que Herrnstein Smith, quant à elle, milite en faveur d'une position *moniste*, mais je ne la trouve guère illustrée par la formule ci-dessus.
- 17. Dialoguée ou non, la scène est un facteur de ralentissement, et la description de pause narrative, à moins qu'elle ne soit rapportée à l'activité perceptive d'un personnage, ce qui vaut également, selon Hamburger, pour un indice fictionnel.
- 18. Philippe Lejeune, Le Pacte autobiographique, p. 114.
- 19. La Transparence intérieure (1978), Paris, Éd. du Seuil, 1981.
- 20. « Le pacte autobiographique (bis) » (1981), in Moi aussi, Paris, Éd. du Seuil, 1986.
- 21. Le Pacte autobiographique, et Je est un autre, Paris, Éd. du Seuil, 1980. Mais la forme proposée ici est de ma seule responsabilité.
- 22. En tant, bien sûr, que ce récit se présente comme la description véridique d'un état de fait. Un récit qui dénoncerait à chaque phrase sa fictionalité par une tournure du genre « Imaginons que... », ou par l'emploi du conditionnel, comme les enfants qui jouent à la marchande, ou par quelque autre procédé qui existe peut-être dans certaines langues, serait d'une énonciation parfaitement « sérieuse » et relèverait de la formule A = N. Certains romans médiévaux présentent un fort ambigu « Le conte dit que... », qu'on peut lire soit comme l'esquisse d'un alibi hypertextuel (« Je rapporte un récit que je n'ai pas inventé »), soit comme un désaveu plaisamment hypocrite : « Ce n'est pas moi qui le dis, c'est mon récit » comme on dit aujourd'hui : « C'est pas moi, c'est ma tête. »
- 23. « La fictivité essentielle des romans n'est pas à chercher dans l'irréalité des personnages, des objets et des événements mentionnés, mais dans l'irréalité de la mention elle-même. En d'autres termes, dans un roman ou dans un conte, c'est l'acte de rapporter des événements, l'acte de décrire des personnes et de se référer à des lieux, qui est fictif » (On the Margins of Discourse, The University of Chicago Press, 1978, p. 29).
- 24. Cf. Lejeune, Je est un autre, p. 53 sq.
- 25. « Epilogo », *Obras completas*, Buenos Aires, Emece, 1974, p. 1143. Le procédé, dont ce n'est sans doute pas la première illustration, a été plus récemment utilisé par quelques participants de Jérôme Garcin, *Le Dictionnaire, Littérature française contemporaine*, Paris, François Bourin, 1989 : recueil d'autonécrologies préventives.
- 26. « Dans un roman l'auteur est différent du narrateur. [...] Pourquoi l'auteur n'est-il pas le narrateur ? Parce que l'auteur invente et que le narrateur raconte ce qui est arrivé [...]. L'auteur invente le narrateur et le style du récit qui est celui du narrateur » (Sartre, L'Idiot de la famille, Paris, Gallimard, 1988, III, p. 773-774). Bien entendu, l'idée d'une dissociation (pour moi, purement fonctionnelle) de l'auteur et du narrateur n'aurait pas l'agrément de Käte Hamburger, pour qui l'Ich-Origo du personnage évince nécessairement toute présence d'un narrateur. Cette relation d'incompatibilité me semble procéder d'une conception très rigidement monologique de l'énonciation, qu'infirme à merveille la dual voice du discours indirect libre.
- 27. « Esquisse d'une théorie polyphonique de l'énonciation », *Le Dire et le Dit*, Paris, Éd. de Minuit, 1984, chap. VIII.

- 28. Ou de *L'Adure*, ou du *Zatur*; sur ces enets d'autoriction porgesienne, voir Jean-Pierre Mourey, « Borges chez Borges », *Poétique*, 63, septembre 1985; à ces récits dont le narrateur nommé « Borges » est le protagoniste, on peut ajouter (au moins) *La Forme de l'épée*, où « Borges » est confident du héros, et *L'Homme au coin du mur rose*, où il se révèle *in fine* l'auditeur destinataire d'une narration orale. Sur l'autofiction en général, voir Vincent Colonna, *L'Autofiction. Essai sur la fictionalisation de soi en littérature*, thèse EHESS, 1989.
- 29. D'identité, oui, grâce au fonctionnement du (pro)nom comme désignateur rigide : « Si j'avais été le fils de Rothschild... »
- 30. Je parle ici des *vraies* autofictions dont le contenu narratif est, si j'ose dire, authentiquement fictionnel, comme (je suppose) celui de la *Divine Comédie* –, et non des fausses autofictions, qui ne sont «-fictions » que pour la douane : autrement dit, autobiographies honteuses. De celles-ci, le paratexte d'origine est évidemment autofictionnel, mais patience : le propre du paratexte est d'évoluer, et l'Histoire littéraire veille au grain.
- 31. Les deux autres formules contradictoires

$$A$$
 $N = P$ 
 $N \neq P$ 
 $A \neq A$ 
 $A \neq A$ 
 $A \neq A$ 

me semblent réellement impossibles, parce qu'on ne peut pas proposer *sérieusement* (A = N) un contrat incohérent.

- 32. Cet engagement ne garantit évidemment pas la véracité du texte, car l'auteur-narrateur d'un récit factuel peut au moins se tromper, et en général il ne s'en prive pas. Il peut aussi mentir, et ce cas met quelque peu à l'épreuve la solidité de notre formule. Disons provisoirement que, ici, la relation est *censée* être A = N, ou qu'elle est A = N pour le lecteur crédule et A ≠ N pour l'auteur malhonnête (et pour le lecteur perspicace, car le mensonge n'est pas toujours *felicitous*), et léguons ce problème à une pragmatique du mensonge qui, à ma connaissance, nous fait encore défaut.
- 33. Ces deux évidences ne sont certes pas elles-mêmes toujours garanties : les énallages de personne, comme toute figure, sont affaire d'interprétation, et le nom du héros peut être tu (cas innombrables) ou douteux (« Marcel », dans la *Recherche*).
- 34. Essais de linguistique générale, p. 239.
- 35. Voir Nouveau Discours du récit, p. 46-48.
- 36. C'est déjà l'opinion de Strawson (« De l'acte de référence » [1950], in Études de logique et de linguistique, p. 22-23), qui opposait à la fictionalité « non sophisticated » du conte populaire celle, plus évoluée, du roman moderne, qui se dispense de poser l'existence de ses objets et se contente de la présupposer ce qui est à la fois plus discret et plus efficace, car le présupposé est soustrait à la discussion, et non négociable. Monroe Beardsley (Æsthetics, p. 414) illustre cette opposition par deux incipit imaginaires : le naïf « Once upon a time the US had a Prime Minister who was very fat » et le sophistiqué « the Prime Minister of the US said good morning to his secretaries, etc. ». La présupposition

- d'existence se lit aussi bien dans l'exemple cher aux philosophes analytiques : « Sherlock Holmes habitait 221 B Baker Street », dont la régression au type naïf passerait par une récriture à la Russell : « Il était une fois un homme et un seul nommé Sherlock Holmes... » On peut encore dire que le type naïf (émique) pose ses objets, et que le type étique les impose à coup de prédicats : quelqu'un qui habite 221 B Baker Street ne peut manquer d'exister.
- 37. J'emprunte évidemment ce terme à Michal Glowinski, « Sur le roman à la première personne » (1977), in *Esthétique et Poètique* (G. Genette éd.), Point-Seuil, 1992. Mais Glowinski, comme Hamburger, réserve cette notion au régime homodiégétique.
- 38. Sir Andrew Marbot (1981), Paris, Lattès, 1984.
- 39. Searle estime toutefois, je le rappelle, que le roman à la première personne a une plus forte teneur en feintise, puisque l'auteur « ne se borne pas à feindre de faire des assertions, mais [...] d'être quelqu'un d'autre en train de faire des assertions » (art. cité, p. 112).
- 40. Il me semble par exemple qu'on en trouve de fort caractéristiques dans l'exemple de fiction emprunté par Searle à Iris Murdoch : « Encore dix jours glorieux sans chevaux ! Ainsi pensait le lieutenant en second Andrew Chase-White, récemment affecté au distingué régiment du Cheval-du-roi-Édouard, tandis qu'il musardait agréablement dans un jardin des faubourgs de Dublin, par un dimanche après-midi ensoleillé d'avril dixneuf cent seize. » Käte Hamburger elle-même n'aurait guère pu trouver mieux.
- 41. Dans « Fictional *versus* Historical Lives : Borderlines and Borderline Cases » (*Journal for Narrative Technique*, printemps 1989), Dorrit Cohn, fidèle à une position qu'elle qualifie elle-même de « séparatiste », considère quelques-uns de ces incidents de frontière pour en minimiser l'importance en ces termes : « Loin d'effacer la frontière entre biographie et fiction, [ils] ne font que la rendre plus sensible. » L'observation est juste *hic et nunc*, mais il faudrait attendre quelques décennies pour savoir ce qu'il en adviendra à long terme. Les premières occurrences de style indirect libre, les premiers récits en monologue intérieur, les premières quasi-fictions du « *New Journalism* », etc., ont pu surprendre et dérouter ; aujourd'hui, à peine si on les remarque. Rien ne s'use plus vite que le sentiment de transgression. Sur le plan narratologique comme sur le plan thématique, les attitudes gradualistes ou, comme dit Thomas Pavel, « intégrationnistes » me semblent plus réalistes que toutes les formes de ségrégation.
- **42.** Pour une autre approche de la question, voir Michel Mathieu-Colas, « Récit et vérité », *Poétique*, 80, novembre 1989.

## Style et signification

L'ouvrage classique de Greimas et Courtès, *Sémiotique, Dictionnaire raisonné de la théorie du langage* <sup>1</sup>, déclare à l'article « Style » : « Le terme de *style* relève de la critique littéraire, et il est difficile, sinon impossible, d'en donner une définition sémiotique. » Stimulé par ce défi, je tenterai d'esquisser ici une définition sémiotique du style. Mais, puisque les sémioticiens me renvoient aux littéraires, je m'assure en toute hâte du récent *Dictionnaire de stylistique* de Mazaleyrat et Molinié <sup>2</sup>, où je trouve cette définition : « *Style* : objet de la stylistique. » Je cours donc à l'article « Stylistique » : il n'y en a pas.

Cette abstention, sans doute délibérée, n'a en soi rien de fâcheux pour la pratique critique, bien au contraire : de Sainte-Beuve à Thibaudet, de Proust à Richard, les critiques considèrent manifestement que le style est chose trop sérieuse pour être confiée aux stylisticiens sous monopole et comme un objet autonome – et une théorie du style qui viserait, ou aboutirait, à le constituer comme tel serait sans doute fautive. Mais cela n'entraîne pas que *toute* théorie du style soit inutile et sans objet : rien au contraire ne serait plus nécessaire dans ce champ qu'une définition qui – entre autres fonctions – nous éviterait une telle faute en éclairant la nature des relations entre le style et les autres aspects du discours et de la signification.

La théorie du style n'est pas la stylistique<sup>3</sup>, et spécialement pas la stylistique littéraire – qui, nous venons de le voir, se garde prudemment de définir son objet. Mais on peut en trouver les prémisses dans une

autre tradition de recherche, inspirée par la linguistique saussurienne et illustrée au début de ce siècle par Charles Bally. Son objet, comme on le sait, est moins l'originalité ou l'innovation individuelles que les ressources potentielles de la langue commune <sup>4</sup>, mais l'important, pour ce qui nous concerne, n'est pas dans cette différence de champ, peut-être surestimée, mais dans l'effort, même relatif, de conceptualisation qui s'y manifeste.

« La stylistique, écrivait Bally en 1909, étudie les faits d'expression du langage du point de vue de leur contenu affectif, c'est-à-dire l'expression des faits de la sensibilité par le langage et l'action des faits de langage sur la sensibilité<sup>5</sup>. » Définition certes un peu confuse, car on voit mal en quoi une expression de fait de sensibilité comme « Je souffre » serait a priori plus chargée de style qu'un énoncé objectif comme « L'eau bout à 100° ». L'élément pertinent n'est sans doute pas dans cette distinction de contenu, d'ailleurs incomplète (affectif vs. quoi ?), mais dans une distinction de moyens que désignent sans doute les termes : « faits d'expression du langage » ; le style consisterait en les aspects expressifs du langage, comme opposés à des aspects... non expressifs qui restent à qualifier. À défaut d'une définition théorique clairement formulée, la pratique descriptive de Bally montre bien ce dont il s'agit ici, et que chacun devine : l'opposition n'est pas entre « Je souffre » et « L'eau bout à 100° », énoncés aussi peu « expressifs » l'un que l'autre – et donc, selon cette doctrine, aussi peu « stylistiques » – mais, par exemple, entre la proposition « Je souffre » et l'interjection « Aïe! », dont les contenus sont équivalents mais dont les moyens sont différents. Le second type est alors désigné par le mot expression, selon l'acception commune (l'interjection exprime la douleur); le premier reste innommé, comme terme non marqué et qui - toujours selon cette doctrine – n'intéresse pas la stylistique. Nommons-le provisoirement, et presque arbitrairement, description. On dira alors, et toujours pour paraphraser Bally en complétant ses termes, que l'interjection « Aïe! »

exprime ce que la phrase « Je souffre » décrit. Le fait de style consisterait exclusivement dans le premier type de locution : il y aurait style là et seulement là où il y aurait expression, en tant que l'expression s'oppose à la description.

On aura sans doute observé que ces deux termes ne sont pour l'instant nullement définis, si ce n'est comme la poésie et la prose dans *Le Bourgeois gentilhomme*, par opposition réciproque et en tant qu'ils sont censés se partager sans reste le champ des ressources du langage. Pour aller un peu plus loin sans trop anticiper, mais déjà au risque d'une inexactitude, disons que « Je souffre » communique volontairement une information par le moyen d'une pure convention linguistique, et que « Aïe ! » produit à peu près le même effet, volontairement ou non, par le moyen d'un cri mécaniquement provoqué par une sensation douloureuse. (L'inexactitude tient au moins à ce qu'une telle interjection, fortement lexicalisée, change de forme selon les langues, et n'a donc jamais pour *seule* cause la sensation douloureuse. D'autres cris, plus « naturels », trouveraient plus difficilement leur traduction linguistique, surtout par écrit. Mais on dira justement, dans cette perspective, que le style est un compromis entre nature et culture.)

Ces retouches et compléments successifs à la définition de Bally nous rapprochent d'une autre formulation canonique, proposée en 1955 par Pierre Guiraud : « La stylistique est l'étude des valeurs extra-notionnelles d'origine affective ou socio-contextuelle qui colorent le sens. C'est l'étude de la fonction expressive du langage opposée à sa fonction cognitive ou sémantique <sup>6</sup>. » Si l'on néglige provisoirement l'introduction par Guiraud, en concurrence avec l'origine affective, d'une détermination socio-contextuelle (déjà étudiée par Bally, même si la définition rapportée plus haut ne la mentionne pas, sous le terme d'*effets par évocation*), et si l'on garde à l'esprit que cette différence de fonctions oppose plutôt des moyens que des contenus, on voit que Guiraud, conservant le terme d'*expressifs* pour désigner les moyens caractéristiques du style, propose

pour l'autre type trois qualificatifs donnés pour équivalents, et qui se substitueront sans dommage à notre descriptif: notionnel, cognitif ou sémantique. C'est sans doute trop de deux pour fixer les idées, mais il ne convient peut-être pas de les fixer trop tôt. Retenons donc pour l'instant cette définition ajustée par mes soins: « Le style est la fonction expressive du langage, comme opposée à sa fonction notionnelle, cognitive ou sémantique. » Tout ce qui suit visera d'une certaine manière à substituer aux trois derniers adjectifs un quatrième supposé plus ferme et au premier un cinquième supposé plus adéquat. Avant d'entamer cette longue quête, observons l'emploi prudent, chez nos deux linguistes, au lieu du mot attendu langue, du terme apparemment plus vague de langage. Sauf négligence, il me semble faire droit (même chez un « stylisticien de la langue » comme Bally) au fait que les ressources de la langue ne s'investissent jamais que dans un discours, oral ou écrit, littéraire ou non.

Quel que soit l'autre terme de l'antithèse, le terme marqué, et définitoire du style, est resté jusqu'ici *expression*. Pour commencer d'ébranler cette stabilité, j'emprunterai à un esthéticien, Mikel Dufrenne, l'indication d'une possible alternative : « Comment l'œuvre révèle-t-elle l'artiste ? Nous avons proposé d'appeler *expression* ce sens de l'objet esthétique [...]. Cette expression est ce que la linguistique appelle *connotation*<sup>7</sup>. » L'équivalence proposée est donc entre *expression* et *connotation*, l'un et l'autre servant chez Dufrenne, comme l'indique le contexte, à définir le style. Notons dès maintenant que cette équivalence est, depuis plusieurs décennies, assez couramment reçue, y compris chez les logiciens. C'est ainsi que Reichenbach tient la valeur expressive des signes pour polaire à leur valeur cognitive, et définit l'expression par la faillite de la dénotation. « Nous dirons, déclare-t-il, qu'un terme est expressif quand il n'est pas utilisé comme un terme dénotatif<sup>8</sup>. » Comme

il était inévitable, la substitution de *connotation* à *expression* ouvre la voie à *dénotation* pour désigner le terme antithétique. La définition tirée de Guiraud deviendrait ainsi : « Le style est la fonction connotative du discours, comme opposée à sa fonction dénotative. » En l'absence momentanée d'une définition de ces deux nouveaux termes, on peut juger douteux l'avantage d'une telle transformation. Je ne le crois pourtant pas négligeable, non parce que ce nouveau couple serait d'une signification plus évidente, mais plutôt en vertu des questions qu'il soulève.

La définition sémiologique du couple *dénotation/connotation*, telle que l'a proposée Hjelmslev et popularisée Roland Barthes, est bien connue et généralement adoptée, au moins sous cette forme simplifiée qui nous suffira pour l'instant : la connotation est une signification seconde, ou dérivée, dégagée par la manière dont on désigne (ou dénote) une signification première ; le mot familier *patate* dénote la pomme de terre et connote la *(sa)* familiarité. Moins répandue, quoique ou parce que plus ancienne, est son acception logique, qui remonte au moins à Stuart Mill et qui en fait l'équivalent de l'opposition classique entre *extension* et *compréhension* d'un concept, comme en témoigne Goblot : « Tout nom dénote des sujets et connote les qualités appartenant à ces sujets <sup>9</sup> » : le mot *chien* dénote l'espèce canine et chacun de ses membres (extension), et connote les propriétés caractéristiques de cette espèce (compréhension).

Le rapport entre ces deux couples peut sembler de pure homonymie, car il n'est pas évident (même si cette opinion peut être défendue) que la compréhension doive être tenue pour seconde à l'extension, ni surtout liée à la manière dont on désigne celle-ci ; et on voit encore plus mal, en réciproque, comment le mot familier *patate*, qui a bien pour extension l'espèce des pommes de terre, pourrait avoir pour compréhension la familiarité de son propre emploi. Il me semble pourtant qu'une relation pertinente unit ces deux oppositions, et qu'elle est assez bien suggérée

par la distinction, en quelque sorte intermédiaire, qu'établit Frege<sup>10</sup> entre le sens (*Sinn*) et la dénotation, ou référence (*Bedeutung*), d'un même signe (*Zeichen*).

Comme on le sait, Frege considère en fait un couple de signes (noms propres logiques 11) qui ont le même dénoté, ou référent – autrement dit, désignent le même objet singulier, mais par le biais de deux aspects, ou « modes de donation », distincts : Morgenstern et Abendstern désignent tous deux la même planète Vénus, l'un comme astre du matin, l'autre comme astre du soir ; deux modes d'apparaître si différents que leur unicité de cause reste inconnue de certains. Comme on le voit, le sens est ici entièrement (analytiquement) contenu dans le signe, alors que le dénoté lui est lié d'une manière synthétique; mais on pourrait aisément trouver des cas où le sens serait moins immédiatement évident et tautologique – c'est-à-dire où le signe ne serait pas, dans sa forme, dicté par le sens. Ainsi, Henri Beyle et Stendhal sont deux noms également conventionnels (même si le second a été choisi) pour désigner la même personne, là comme citoyen et diplomate français, ici comme auteur du Rouge et le Noir ; Louis XVI est un souverain, Louis Capet un accusé, etc. Et rien n'empêche, avec ou sans la bénédiction posthume de Frege 12, d'étendre la démonstration aux noms communs : triangle et trilatère sont deux termes concurrents pour désigner une même figure géométrique selon deux propriétés différentes.

On peut évidemment, dans tous ces cas, assimiler le *sens* frégéen à la compréhension et son *dénoté* à l'extension logique. Mais, dans d'autres situations de coréférence <sup>13</sup>, on traduira plus spontanément, et plus légitimement, *Sinn* par *connotation*. Ainsi, pour désigner la même fonction, l'emploi de *contractuelle* connote-t-il un point de vue administratif, et celui de *pervenche* un point de vue plus... esthétique. Le choix entre *compréhension* et *connotation* (au sens sémiologique) est donc

souvent ouvert, le critère en étant peut-être que le premier terme se réfère davantage à un *aspect* inhérent à l'objet désigné, le second au *point de vue* du locuteur ; mais il est clair qu'aspect et point de vue sont aussi étroitement liés que le recto et le verso d'une feuille : l'aspect détermine ou révèle le point de vue, le point de vue choisit et illumine l'aspect – compréhension et connotation sont donc les deux faces d'un même fait : « mode de donation », ou de définition, et mode de désignation tout à la fois, heureusement confondus dans le *sens* frégéen, que l'on peut ainsi utiliser comme un pont entre l'acception logique et l'acception sémiotique du couple *dénotation/connotation*.

Mais sans doute peut-on aller plus loin vers une caractérisation subjective de la connotation : si, pour désigner la gardienne de mon immeuble, j'utilise non le mot traditionnel concierge, mais le mot argotique pipelette ou bignole, la qualification de mon choix se déplacera très sensiblement de l'aspect, ou « mode de donation », de cette employée vers un mode de locution – celui, précisément, de l'argot –, et, dans certaines situations d'énonciation, ce choix peut à la limite ne plus évoquer pour mon interlocuteur rien d'autre que la vulgarité de mon langage, voire de ma personne, comme les innovations dans le vocabulaire d'Albertine n'évoquent pour Marcel que l'évolution morale de la jeune fille. Nous sommes ici, dans le spectre des valeurs possibles du sens frégéen, au pôle opposé à celui qu'occuperait le choix entre triangle et trilatère. À ce choix purement (gnoséo)logique entre deux définitions géométriques s'oppose un choix entre deux registres de discours. Entre ces deux pôles, s'étend toute une gamme de valeurs intermédiaires, selon que prédomine l'aspect de l'objet désigné ou l'attitude ou appartenance langagière du désignateur ; et ce qui vaut pour un mot vaut manifestement pour la totalité d'un discours. Je n'ai pas encore qualifié l'option entre concierge et bignole, mais chacun l'aura compris : c'est typiquement là ce qu'on appelle un choix stylistique.

À vrai dire le mot choix n'est nas ici très heureux car il semble

11 viai aire, ie mot onom neot pao iei treo nearean, ear n ocinore

impliquer une décision consciente et délibérée, ce qui n'est pas toujours le cas : on ne choisit pas toujours ses mots, et certains voyous ignorent peut-être qu'une bignole est une concierge, comme les honnêtes gens ignorent la réciproque – ou comme les lève-tard ignorent que l'étoile du soir apparaît aussi le matin. Je ne donne ici à *choix* que ce sens objectif : il existe plusieurs mots pour désigner une gardienne d'immeuble, et parmi ces mots quelqu'un a employé bignole. S'il l'a fait volontairement, cet emploi connote une intention; sinon, une situation. Bien entendu, on peut, et même on doit, en dire autant de l'emploi de concierge : dans l'absolu, c'est-à-dire hors contexte, un style n'est pas plus style qu'un autre. Mais n'anticipons pas. Il me semble d'ailleurs qu'on peut aller plus loin vers un état de connotation qui n'aurait pour ainsi dire plus aucune teneur en compréhension logique : si, de deux individus en présence d'un certain animal, l'un s'écrie « Horse! » et l'autre « Cheval! », la différence, non plus stylistique mais linguistique, entre ces deux exclamations ne comportera (je suppose) aucune différence et pourtant, l'une connotera vraisemblablement compréhension, l'anglophonie de son énonciateur, et l'autre la francophonie du sien (les connotateurs sont à bien des égards une sorte d'indices). Comme quoi la notion de connotation pourrait déborder celle de style - ce qui ne constituerait pas un inconvénient pour notre propos, puisque définir consiste d'abord à rapporter une espèce particulière à un genre plus vaste.

Nous pouvons donc tenir pour acquis qu'un élément de discours désigne à la fois son objet sur le mode de la dénotation et, sur le mode de la connotation, autre chose, dont la nature peut aller de la compréhension logique jusqu'à la simple appartenance linguistique, la plupart des cas mêlant les deux aspects : après tout, *Morgenstern* ne connote pas seulement la propriété qu'a Vénus d'apparaître certains matins, mais aussi l'usage fait par son contemplateur matinal de la langue allemande. Et si l'on tient *Vénus* pour un nom plus directement et

plus sobrement dénotatif que *Morgenstern* ou *Abendstern* parce qu'il évite tout détour par un apparaître matinal ou vespéral, on devra cependant admettre que le choix de ce nom pour désigner cette planète n'est pas précisément indemne de toute valeur évocatrice : *Dis-moi Vénus*...

Mais ce qui n'est nullement acquis, c'est la différence non plus entre le dénoté – Vénus ou gardienne – et le connoté – matinalité pour *Morgenstern*, vulgarité pour *bignole* –, mais entre ces deux *modes* de signification que constituent l'acte de dénoter et celui de connoter. J'insiste : que le même signe évoque à la fois un sens et un dénoté n'implique pas nécessairement qu'il les évoque de deux façons différentes. À défaut d'une nécessité logique, il y a sans doute ici une évidence empirique : la relation de *Morgenstern* à la matinalité de Vénus n'est manifestement pas du même ordre que sa relation à Vénus comme deuxième planète du système solaire – ni d'ailleurs sans doute que sa relation à la langue allemande ; et la relation de *bignole* à ma concierge n'est pas du même ordre que sa relation à ma vulgarité, réelle ou affectée. Toutes ces relations, et sans doute quelques autres, restent à définir. Un nouveau détour nous y aidera peut-être.

Dans une page célèbre de *Saint Genet*, Sartre propose une autre distinction, dont le rapport à celles qui nous ont occupés n'est pas des plus simples. Cette distinction oppose encore deux modes de signifiance, qui sont maintenant le *sens* et la *signification* :

Les choses ne signifient rien. Pourtant chacune d'elles a un sens. Par *signification*, il faut entendre une certaine relation conventionnelle qui fait d'un objet présent le substitut d'un objet absent ; par *sens*, j'entends la participation d'une réalité présente, dans son être, à l'être d'autres réalités, présentes ou absentes, visibles ou invisibles, et de proche en proche à l'univers. La

signification est conférée du dehors à l'objet par une intention signifiante, le sens est une qualité naturelle des choses ; la première est un rapport transcendant d'un objet à un autre, le second une transcendance tombée dans l'immanence. L'une peut préparer une intuition, l'orienter, mais elle ne saurait la fournir puisque l'objet signifié est, par principe, extérieur au signe ; l'autre est par nature intuitif ; c'est l'odeur qui imprègne un mouchoir, le parfum qui s'échappe d'un flacon vide et éventé. Le sigle « XVII » *signifie* un certain siècle, mais cette époque entière, dans les musées, s'accroche comme une gaze, comme une toile d'araignée, aux boucles d'une perruque, s'échappe par bouffées d'une chaise à porteurs <sup>14</sup>.

En elle-même, la distinction sartrienne est fort claire : certains objets, comme le sigle xvII, ont une signification conventionnelle et donc transcendante, ou extrinsèque ; d'autres, comme la chaise à porteurs, ont un sens immanent parce que lié de manière nécessaire à la nature de ces objets – la relation nécessaire, ou « naturelle », étant ici une relation historique de provenance : la chaise à porteurs a été produite ou inventée à l'époque que, de ce fait, elle suggère. Sartre a évidemment choisi ces deux exemples en sorte que les deux signes convergent sur un même objet, le Grand Siècle. Le sigle xvII signifie ce siècle, la chaise à porteurs le... comme le mot sens ne permet pas de dériver un verbe distinct, disons provisoirement, sans trop d'originalité, qu'elle l'évoque.

La convergence sur une même *Bedeutung* suggère une analogie entre la démarche de Sartre et celle de Frege : dans les deux cas, il y a deux signes pour un seul référent. Ce parallèle est trompeur, car les deux signes de Frege, quoique transitant par deux sens différents, sont de même nature : linguistique, et ceux de Sartre sont de nature différente : l'un est un signe linguistique et l'autre un objet matériel, ou, comme dit simplement Sartre, une *chose*, dont la fonction première n'est pas de

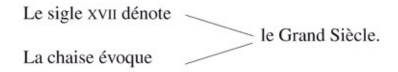
signifier. Mais l'emploi par Sartre du mot sens pour désigner l'un de ses deux modes de signifiance empêche de congédier trop vite la comparaison avec Frege. Morgenstern désigne certaine planète par le détour d'un aspect, un peu comme la chaise sartrienne évoque le Grand Siècle par le détour d'une appartenance historique. Vénus, ou, mieux, telle désignation plus conventionnelle ou plus neutre qui pourrait être un numéro de code, désigne la même planète sans détour, ou par un détour moins perceptible, comme le sigle xvII désigne le Grand Siècle. On peut donc dire que certaines signifiances (XVII, Vénus) sont plus directes, ou plus transparentes, que d'autres (chaise, Morgenstern), en tant que plus conventionnelles et moins chargées de sens. Ces différences sont évidemment toutes relatives, et éminemment réversibles (j'y reviendrai), mais sans doute suffisantes pour qu'on puisse dire qu'en situation courante le premier type est plus dénotatif, et donc le second plus connotatif ou, si l'on préfère l'équivalence posée par Dufrenne, plus expressif 15.

L'opposition tient au mode de signifiance, et non à la nature du signifié (identique) ni à celle du signifiant, même si l'analyse de Sartre, dans *Saint Genet*, suggère une différence de nature entre les « mots », qui signifient, et les « choses », qui font sens. Soit dit en passant, s'il en était ainsi, une définition du style par l'emploi connotatif de la langue n'aurait aucune application, puisque la langue serait toujours et seulement dénotative, sans aucune aptitude à porter un *sens* sartrien, c'est-à-dire une connotation. Mais toutes les évidences s'opposent à une telle hypothèse, et Sartre lui-même consacre quelques pages non moins célèbres de *Situations* <sup>16</sup> à la capacité (poétique) de la langue de fonctionner à la fois comme signe et comme chose, c'est-à-dire comme moyen de signification et comme porteuse de sens. La différence de signifiance ne tient donc pas à la nature des signes employés, mais à la fonction dont ils sont investis. Un mot (par exemple, le mot *nuit*) peut luire ou résonner comme une chose et, réciproquement, une chose peut

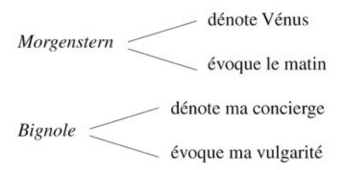
fonctionner comme un signe conventionnel dans un code de type linguistique. Et, pour reprendre une dernière fois, mais à l'envers, les exemples de Sartre, le sigle xvII (en opposition à 17) peut connoter par évocation historique une certaine latinité classique (ce sera son sens sartrien), et une chaise à porteurs peut entrer dans un code qui lui attribuera une signification arbitraire, si par exemple la présence en un lieu stratégique, à défaut d'autres signaux, d'une brouette indique que l'ennemi vient par l'est, et celle d'une chaise à porteurs qu'il vient par l'ouest – ou inversement.

De ce double détour par les analyses de Frege et de Sartre, nous pouvons tirer deux propositions, et sans doute, en prime, une troisième :

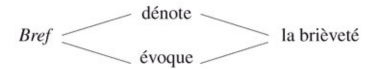
1. Deux signes peuvent désigner le même objet, l'un par dénotation conventionnelle, l'autre par un mode d'évocation plus naturel ou, du moins, plus motivé ; ainsi :



2. Le même signe peut dénoter un objet et en évoquer un autre ; ainsi :



3. Il peut arriver, par chance ou calcul, qu'un même signe à la fois dénote et évoque le même objet ; ainsi, parce qu'il est lui-même bref,



ce qu'on ne pourrait évidemment pas dire de son synonyme *monosyllabe* ni de son antonyme *long*, qui n'évoquent pas ce qu'ils dénotent.

Nous retrouverons ces divers types de relation signifiante, dont le dernier, notons-le au passage, est généralement qualifié par les stylisticiens : *expressivité*. Mais, dans la présentation de mes trois propositions, j'ai soigneusement évité le recours aux mots *expression* et *connotation*, dont j'avais fait jusque-là un usage trop confiant et dont il conviendra désormais de restreindre l'emploi en vertu de définitions plus strictes (celui d'évocation, utilisé jusqu'ici pour évincer les deux autres, trouvera lui aussi une application plus spécifique). Disons tout de suite que, à ces deux redéfinitions à venir, l'équation proposée par Dufrenne risque de ne pas survivre.

La première exige un dernier détour, par ce que j'appellerai de manière peu indigène la sémiotique goodmanienne. Au deuxième chapitre de Langages de l'art, et dans quelques textes ultérieurs 17, Nelson Goodman propose une classification générale des signes dont la propriété la plus évidente est qu'elle rompt avec celle de Peirce, presque universellement adoptée (et quelque peu vulgarisée au passage) depuis plus d'un siècle. Je rappelle en simplifiant que cette vulgate distingue trois sortes de signes : les symboles, purement conventionnels (le panneau de sens interdit); les indices, motivés par une relation causale (la fumée comme signe du feu) ; et les icônes (la balance emblème de la justice), par une relation d'analogie ou, comme le formule plus abstraitement Charles Morris, par un « partage de propriétés » entre signifiant et signifié 18. Goodman ne retient apparemment rien de la deuxième catégorie 19 et soumet la troisième à une critique radicale 20 dont l'argumentation peut être, pour l'essentiel, librement paraphrasée en ces termes : on ne peut définir la relation d'analogie par un partage de propriétés, sans plus de précision ; en effet, deux choses partagent toujours au moins une propriété (celle d'être des choses), donc une seule propriété partagée ne suffit pas, sauf à admettre que tout ressemble à tout et réciproquement – ce qui prive la relation d'analogie de toute spécificité ; faut-il donc qu'elles partagent toutes leurs propriétés ? Mais en ce cas elles seraient tout simplement identiques, et même numériquement identiques (car partager toutes les propriétés entraîne qu'on occupe la même position dans le temps et l'espace), et l'une ne pourra signifier l'autre, puisqu'elles n'en feront qu'une ; mais si ni une ni toutes, combien? Exit l'analogie.

La classification goodmanienne ne se réduit cependant pas à la seule catégorie (peircienne) des symboles conventionnels (s'il en était ainsi, elle n'aurait rien à distinguer). La totalité de son champ est couverte par la catégorie de la *symbolisation*, ou *référence*, qui englobe tous les cas de « *standing for* », où quelque chose tient lieu d'autre chose, par quelque relation que ce soit : c'est tout l'empire des signes, que Goodman appelle plus volontiers *symboles*. Mais cet empire a ses provinces. La classe qui

correspond à peu près à celle des symboles peirciens est celle de la dénotation, définie comme « simple application d'un label [verbal ou autre] à une ou plusieurs choses 21 ». Mais la dénotation n'est pas le seul mode de la référence. Il en est au moins <sup>22</sup> un autre, qui à certains égards en est à peu près l'inverse et que Goodman nomme l'exemplification. Pour l'essentiel, cette catégorie remplit chez lui la fonction dévolue chez Peirce ou Morris aux signes iconiques, mais elle se définit en termes non d'analogie, mais d'appartenance à une classe ou (ce qui revient au même) de possession de propriétés : « Tandis que tout ou presque tout peut dénoter ou même représenter à peu près n'importe quoi, une chose ne peut [exemplifier] que ce qui lui appartient<sup>23</sup> », c'est-à-dire une propriété déterminée (parmi d'autres), qu'elle partage avec toutes les choses qui la possèdent également. « Pour qu'un mot (par exemple) dénote des choses rouges, il est suffisant d'admettre qu'il puisse y faire référence; mais pour que mon chandail vert exemplifie un prédicat, il ne suffit pas d'admettre que le chandail fasse référence à ce prédicat. Il faut aussi que le chandail soit dénoté par le prédicat ; c'est-à-dire qu'il faut aussi admettre que le prédicat fasse référence au chandail<sup>24</sup>. » Plus naïvement dit : pour exemplifier « vert », il faut que mon chandail soit vert. Comme son nom l'indique, l'exemplification est un mode (motivé) de symbolisation, qui consiste pour un objet (qui peut être un mot) à symboliser une classe à laquelle il appartient, et dont en retour le prédicat s'applique à lui 25 – autrement dit, le dénote. Cette sorte de réciprocité, ou de relation converse, est résumée par un théorème simple : « Si x exemplifie y, alors y dénote  $x^{26}$ . » Si mon chandail exemplifie la couleur « vert », alors vert dénote la couleur de mon chandail; s'il exemplifie la forme « sans manches », alors sans manches dénote sa forme, etc., puisqu'un objet peut toujours exemplifier plusieurs propriétés.

Ici encore, la différence entre dénoter et exemplifier tient non pas à la *nature* des signes employés, mais à leur *fonction* : un même geste fait

par un chef d'orchestre aura (plutôt) valeur de dénotant conventionnel ; fait par un professeur de gymnastique, valeur d'exemple, ou de modèle <sup>27</sup> – et l'on imagine les conséquences qu'entraînerait une interprétation du premier dans les termes du second, bien qu'ils soient physiquement identiques ; le même mot, *bref*, peut être employé comme dénotant la brièveté, comme exemple de monosyllabe, comme exemple de mot français, etc.

L'exemplification peut être soit littérale, comme dans les cas envisagés jusqu'ici, soit figurée, c'est-à-dire, pour Goodman qui semble ne pas concevoir d'autre sorte de figure, métaphorique. Je ne le suivrai pas dans le détail des moyens par lesquels il évite de définir la métaphore en termes d'analogie, du moins au sens vulgaire de ce terme, qui implique ressemblance ou « similarité ». La métaphore n'est pour lui rien d'autre qu'un transfert de prédicat d'un « domaine » à un autre, en vertu d'une homologie (c'est l'analogie aristotélicienne) qui pose que x est au domaine À ce que y est au domaine B. Si l'on pose par exemple qu'ut majeur est au domaine des tonalités ce que la majesté est à celui des propriétés morales, on pourra en déduire que la symphonie Jupiter, qui est en ut majeur, exemplifie métaphoriquement la majesté : d'où son titre. Si l'on pose que le gris est aux couleurs ce que la tristesse est aux sentiments, on dira que Guernica exemplifie métaphoriquement la désolation. Si l'on pose que les voyelles antérieures sont aux sons de la parole ce que les couleurs claires sont au spectre visuel, on dira, comme Mallarmé, que nuit est un mot qui exemplifie métaphoriquement (et fâcheusement ?) la clarté 28. Mais l'exemplification métaphorique n'est rien d'autre que ce qu'on nomme couramment l'expression. En ce sens, la symphonie Jupiter exprime la majesté, Guernica la tristesse et nuit la clarté. Le théorème cité plus haut devient ici : « Si x exprime y, alors y dénote métaphoriquement x. » Si nuit exprime la clarté, alors clair dénote métaphoriquement nuit. simplement que Disons plus métaphoriquement clair, comme bref est littéralement bref. C'est à peu

près ce que dit Mallarmé, et c'est sans doute ce qu'entendait Flaubert lorsqu'il qualifiait *Bovary* de roman gris (ou puce), et *Salammbô* de roman pourpre.

Nous voici donc, grâce à Goodman, pourvus d'une définition de l'expression à la fois plus précise et plus large que celle dont nous gratifiait la stylistique. Plus précise, parce qu'elle s'applique à nuit, métaphoriquement clair, mais non à bref, littéralement bref, et qui donc n'exprime pas la brièveté, mais simplement l'exemplifie. Plus large en revanche que celle qui fonde implicitement l'emploi stylistique du mot expressivité. Car si bref à la fois dénote et exemplifie la brièveté<sup>29</sup>, en revanche, long, « contradictoirement », dirait Mallarmé, dénote la longueur mais exemplifie la brièveté. Ces deux mots sont aussi « exemplaires » l'un que l'autre, mais dans un cas l'exemplification redouble et confirme la dénotation, dans l'autre elle la contredit. De même, sur le plan métaphorique, si l'expression de nuit contredit sa dénotation, celle d'ombre, de timbre obscur, redouble (toujours selon Mallarmé) sa dénotation. L'expressivité des stylisticiens ne couvre que les cas de redoublement (ou redondance) du type bref ou ombre. Elle n'est donc qu'un cas particulier de l'expression ou de l'exemplification – cas que Goodman, pour sa part, appelle « autoréférence 30 ». Je reviendrai sur les inconvénients du privilège cratyliste accordé par la stylistique à ce cas particulier.

Et nous voici, du même coup, pourvus de trois types de signification, dont l'un (la dénotation) n'a pas varié pour l'instant et dont les deux autres, qui occupent à eux deux le même pôle que nos ci-devant *expression, évocation, connotation,* se laissent ramener à un seul, puisque l'expression goodmanienne n'est qu'une variante métaphorique de l'exemplification. Si l'on se souvient de la formule de Guiraud que j'ai déjà soumise à variations, on la traduira sans peine en ces nouveaux termes : « Le style est la fonction exemplificative du discours, comme opposée à sa fonction dénotative. »

Mais il faut maintenant ajuster à ce nouveau champ conceptuel le terme de *connotation* <sup>31</sup>, qui ne peut plus être tenu pour coextensif à celui d'*exemplification*. Une première réduction est pour ainsi dire dictée par l'étymologie : *con*notation ne peut raisonnablement s'appliquer qu'à une signification supplémentaire, qui vient *s'ajouter* à une dénotation ; or, ce n'est manifestement pas le cas de toutes les références par exemplification : si mon chandail vert ne dénote rien, on ne peut guère dire qu'il *connote* ce qu'il exemplifie <sup>32</sup>. Si un idéogramme dont j'ignore le sens exemplifie pour moi l'écriture chinoise, il serait abusif de dire qu'il me la connote, puisqu'il ne me dénote rien. Toute exemplification n'est donc pas une connotation, la connotation n'est qu'un cas particulier de l'exemplification : une exemplification qui s'ajoute à une dénotation.

Mais il convient sans doute de restreindre un peu plus, comme nous y invite la définition hjelmslévienne de la connotation comme signification au second degré<sup>33</sup>. J'ai traité jusqu'ici la relation dénotation/connotation comme si elle était toujours symétrique et égalitaire. C'est évidemment vrai dans bien des cas, comme lorsque le même mot long d'une part dénote la longueur et d'autre part exemplifie la brièveté. Mais il n'en va pas de même si je dis que le même mot long d'une part dénote la longueur et d'autre part exemplifie la langue française. Pourquoi ? Une petite histoire nous aidera sans doute à clarifier ce point, auquel Goodman n'accorde aucune attention. Cela se passe pendant la Seconde Guerre mondiale. Deux espions allemands, qui ne savent pas l'anglais, sont parachutés en Grande-Bretagne (cela s'est vu). Assoiffés, ils entrent dans un bar, après s'être laborieusement exercés à dire : « Two Martinis, please. » Le plus doué des deux passe la commande. Malheureusement, le barman répond par cette question imprévue, quoique prévisible : « Dry ? » Le moins doué répond alors,

fatalement – ô combien : « *Nein, zwei !* » Vous savez maintenant pourquoi l'Allemagne a perdu la guerre.

Que démontre cette fable ? Que la même (à peu près) suite de sons 34 peut être un mot dans une langue et un autre mot dans une autre langue, et donc qu'un mot (et son appartenance linguistique) n'est pas défini par sa seule forme, mais bien par sa fonction comme « signe total », c'est-àdire par la liaison de la forme au sens. Le son [draï] n'est pas un mot allemand, ni un mot anglais: il est allemand quand il signifie « trois », anglais quand il signifie « sec ». Le son [lõ] n'est pas un mot français ; ce qui est un mot français, et qui peut donc connoter la langue française, c'est la liaison du son [lõ] au sens « long ». Autrement dit, sa connotation de francité ne s'ajoute pas seulement à sa fonction dénotative ; elle en dépend, au second degré, par le phénomène de décrochement qu'illustrent la formule de Hjelmslev (ERC) RC et le tableau déboîté de Barthes. Le mot (total) long est donc ici porteur non pas de deux, mais bien d'au moins quatre significations : sa dénotation (longueur), la valeur exemplifiante de son caractère physique (brièveté), et les deux valeurs connotatives de leur mise en relation : son appartenance à la langue française et son caractère « anti-expressif ». Comme quoi il ne faut pas trop confondre, comme le fait la langue commune sous le terme de signe, le signifiant ([lõ]) et le signe total ([lõ] «long » ou, pour faire bref, long). Les valeurs simplement exemplificatoires s'attachent au premier ([lõ] est bref), les valeurs connotatives au second : long est français. Deux nouveaux exemples ne seront peut-être pas de trop pour enfoncer ce clou. Le mot patate comme simple signifiant ([patat]) n'a rien de nécessairement vulgaire, car il peut dénoter, très correctement, un légume exotique ; ce qui est vulgaire, c'est patate pour « pomme de terre ». De même, le mot coursier n'est pas noble en soi, car il peut désigner, très banalement, un commissionnaire; ce qui est noble, c'est coursier pour « cheval ». La connotation n'advient pas à la dénotation comme une simple valeur ajoutée, ou comme un supplément

de sens, mais comme une valeur *dérivée*, entièrement gagée sur la manière de dénoter. Elle n'est ainsi qu'*un* des aspects de l'exemplification – qui, elle, en revanche, assume *toutes* les valeurs extradénotatives, et donc tous les effets de style.

Il faut donc distinguer, parmi les capacités exemplificatives d'un élément verbal, celles qui s'attachent au signifiant dans sa matérialité phonique ou graphique<sup>35</sup> et celles qui dépendent de sa fonction sémantique. Soit le mot français nuit, déjà rencontré, et qui se prête à une analyse assez représentative. Au premier niveau, celui du signifiant [nui], il dénote, par convention linguistique, la nuit ; toujours à ce niveau, sur son versant phonique, il exemplifie toutes ses propriétés phoniques : être monosyllabe sauf diérèse, commencer par la consonne nasale [n], finir par la diphtongue ascendante [ui] (composée d'une demi-consonne et d'une voyelle antérieures), pouvoir donc rimer avec luit, etc.; sur le versant graphique, toutes ses propriétés graphiques, dont la présence d'un certain nombre de « jambages » verticaux susceptibles d'accentuer (j'associe librement) un éventuel effet de légèreté; en effet, toujours au même niveau, mais ici par transposition métaphorique, en vertu d'une homologie couramment admise entre voyelles antérieures et clarté (j'y ajoute volontiers : légèreté et fraîcheur), il exprime pour certains la fameuse et paradoxale clarté dont Mallarmé affectait de se plaindre, et que peut renforcer la rime à luit. Au niveau second, celui du « mot total » [nui] = «nuit », il exemplifie la classe des mots français, celle des substantifs, et celle des noms d'inanimés féminins, avec toutes les valeurs affectives liées à cette sexualisation – que renforce providentiellement le genre masculin de son antonyme jour. Ces connotations sexuelles, que connaissent seules les langues sans neutre comme le français – ou à neutre capricieux – comme l'allemand –, présentent des potentialités stylistiques considérables, que Bachelard a magnifiquement évoquées dans un chapitre de La Poétique de la rêverie<sup>36</sup>.

noted tout. The respective pure our air more que exemplime littéralement toutes les classes auxquelles il appartient, peut encore évoquer, en association par contiguïté (ou appartenance indirecte), bien d'autres ensembles auxquels il se trouve lié de manière caractéristique. On peut ainsi, sans trop d'effort ni d'artifice, trouver nuit typiquement racinien, ou mallarméen, etc., jusqu'à voir dans sa fréquence relative une sorte d'indice stylistique, comme on dirait que la fréquence des hypallages est un indice du style de Proust, ou comme Proust lui-même voyait dans celle des imparfaits un trait typique du style de Flaubert. Cette sorte d'effets me semble pouvoir illustrer une catégorie d'exemplification figurée que n'a pas notée Goodman : celle de l'exemplification métonymique. Je propose donc de l'ajouter aux deux notions goodmaniennes d'exemplification (littérale) et d'expression (métaphorique), sous le terme, qui me semble s'y prêter tout naturellement (dans un sens ballyen élargi), d'évocation. Si nuit est, disons, racinien - c'est-à-dire, pour certains, évoque (plutôt) Racine -, ce n'est pas parce qu'il posséderait littéralement cette propriété comme [lõ] possède celle d'être bref, ni qu'il la possède métaphoriquement comme nuit possède celle d'être clair : il la possède métonymiquement par association privilégiée (supposons-le) avec l'œuvre de Racine. Mais ce n'est pas dire que l'exemplification métaphorique soit tout à fait inconcevable à ce niveau : il y a sans doute un peu de cela dans les effets d'imitation stylistique, qui ne se bornent pas à emprunter à un auteur (par exemple) un de ses traits stylistiques, mais poussent le raffinement jusqu'à en inventer, qui soient ainsi idéalement typiques sans être matériellement présents dans le corpus imité. C'est ainsi, on le sait, que Proust était particulièrement fier d'avoir placé dans son pastiche de Renan l'adjectif aberrant, qu'il jugeait « extrêmement Renan » bien que Renan ne l'eût, pensait-il, jamais employé : « Si je le trouvais dans son œuvre, cela diminuerait ma satisfaction de l'avoir inventé » - sousentendu : comme exemple d'adjectif renanien. Ce ne serait en effet dans

ce cas qu'un simple renanème de fait, alors que son invention constitue

un véritable renanisme de droit 37.

Je qualifie ces imitations sans emprunt de *métaphoriques*, dans un sens, cette fois, fort peu goodmanien, au nom d'une relation typiquement analogique : *aberrant* « ressemble » (pour Proust) à du Renan sans être du Renan. L'importance stylistique de ce genre d'effets saute aux yeux : on ne peut identifier un style sans percevoir ses *-èmes* et on ne peut l'imiter de manière créatrice, c'est-à-dire le faire vivre et le rendre productif, sans passer de cette compétence à la performance, sans être capable d'inventer ses *-ismes*. Toute tradition vivante, et donc, dans une large mesure, toute évolution artistique, passe par là.

Je dis *artistique* en général, parce que les catégories employées ici valent pour tous les arts, *mutatis mutandis* – et même s'il y a beaucoup de *mutanda* à *mutare* : la symphonie *Jupiter* exemplifie (entre autres) le genre symphonie et la tonalité d'*ut* majeur, évoque (entre autres) le style classique, exprime (entre autres) la majesté ; la cathédrale de Reims exemplifie l'art gothique, évoque le Moyen Âge, exprime (selon Michelet) le « souffle de l'esprit », etc. Et les effets d'imitation sans emprunt <sup>38</sup> sont universellement présents : voyez comment Debussy ou Ravel inventent de la musique espagnole, ou comment Cézanne (à l'en croire) fait « du Poussin d'après nature ».

Ces parenthèses relativisantes ne sont pas ici pour exprimer un scepticisme de principe, mais pour rappeler le caractère *ad libitum* de ces symbolisations : un objet dénote ce qu'une convention lui fait dénoter, et peut exemplifier, exprimer ou évoquer, au premier ou au second degré, pour chacun d'entre nous, les prédicats qu'il lui applique littéralement, métaphoriquement ou métonymiquement – à tort ou à raison : qu'une application soit juste ou erronée ne modifie pas son procédé, et le tribunal qui en décide n'est guère que celui de l'opinion commune. Qualifier *Guernica* de « sinistre » est sans doute plus juste, mais pas moins figuré (métaphorique) que de le qualifier de « pimpant », et

trouver *nuit* racinien est peut-être plus juste, mais pas moins figuré (métonymique), que de le trouver moliéresque ou balzacien.

J'ai dit qu'il convenait, comme le propose Hjelmslev, de réserver le terme de connotation aux effets d'exemplification produits au second degré par le rapport de dénotation – ce qui exclut son emploi stricto sensu du domaine des arts sans fonction dénotative, comme la musique, l'architecture ou la peinture abstraite. Mais, de nouveau, on ne peut exclure son emploi élargi pour désigner les significations adventices que dégage la manière dont Mozart agence les sons, dont Bramante dispose ses colonnes ou dont Pollock éclabousse ses toiles. D'autant que chaque relation symbolique dégage inévitablement, un degré au-dessus, sa propre valeur symbolique, que l'on doit bien qualifier de connotative, voire de méta-connotative. Ainsi, le fait que le signifiant [lõ] exemplifie au premier degré la brièveté entraîne que le mot long exemplifie au second degré, et donc connote, je l'ai dit, son caractère « anti-expressif ». De la même façon bien sûr, bref connote son caractère « expressif », etc. Les valeurs exemplificatives des signifiants, qui ne sont pas en ellesmêmes connotatives, déterminent des valeurs connotatives. Or, tout élément verbal – et par extension tout enchaînement verbal – peut toujours être considéré soit comme expressif, soit comme anti-expressif, soit comme neutre, et ce seul fait suffit à conférer au discours, fût-ce le plus plat, une potentialité exemplificative de tous les instants, qui est le fondement de son style. Pour le dire plus simplement : en plus de ce qu'il dit (dénote), le discours est à chaque instant ceci ou cela (par exemple : plat comme un trottoir); Sartre dirait justement, dans son langage, que les mots, et donc les phrases, et donc les textes, sont constamment à la fois des signes et des choses. Le style n'est rien d'autre que ce versant, disons sensible, qui fait ce que Jakobson appelait la « perceptibilité » d'un texte.

Mais cette description, si élémentaire (au sens propre <sup>39</sup>) qu'elle se veuille, doit encore envisager un autre aspect capital des virtualités

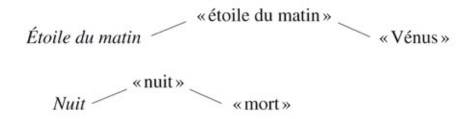
stylistiques du discours. Revenons à notre mot *nuit*, décidément inépuisable. Nous l'avons jusqu'ici considéré selon sa fonction dénotative littérale, c'est-à-dire simple ou directe, qui est de désigner la nuit. Mais nul n'ignore qu'il possède au moins un autre emploi, dont témoignent par exemple ces deux vers de Hugo :

O Seigneur! ouvrez-moi les portes de la nuit, Afin que je m'en aille et que je disparaisse!

ou encore, avec un jeu (syllepse) sur les deux acceptions, ces deux vers de Racine :

Songe, songe, Céphise, à cette nuit cruelle Qui fut pour tout un peuple une nuit éternelle.

La seconde acception, qui est évidemment la mort, procède par ce que l'on appelle couramment une *figure*, en l'occurrence une métaphore, typiquement définissable en termes d'analogie aristotélicienne : la mort est à la vie ce que la nuit est au jour <sup>40</sup>. Une fois reçue cette valeur figurale, on peut dire que *nuit*, dans le premier vers de Hugo et le deuxième de Racine, *dénote* la mort. Mais, contrairement aux postulats habituels de Goodman et conformément au schéma frégéen, cette dénotation n'est pas *directe*. Elle met en relation un signe dénotant, *nuit*, avec un dénoté, « mort », par l'intermédiaire d'un premier dénoté, « nuit », qui joue ici le rôle du *sens* frégéen, puisqu'il constitue le « mode de donation » de l'objet « mort », comme « étoile du matin » (qui est bien le plus souvent une sorte de figure : une périphrase) est le « mode de donation » de Vénus. Le détour de la figure par le dénoté littéral est tout à fait semblable au détour frégéen par le *Sinn* :



et le caractère spécifique de chaque figure est défini par la relation logique entre les deux dénotés, selon les analyses de la tropologie classique : analogie dans la métaphore, contiguïté dans la métonymie (*jupon* pour « femme »), inclusion physique (*voile* pour « navire ») ou logique (*mortel* pour « homme ») dans la synecdoque <sup>41</sup> et ses variantes prédicatives : litote et hyperbole <sup>42</sup>, contrariété pour l'ironie.

Ces « figures de sens en un seul mot » (Fontanier) que sont les tropes n'épuisent évidemment pas le champ des figures, ou dénotations indirectes, mais elles peuvent en fournir le modèle par un processus d'extension dont j'emprunterai le principe à la *Rhétorique générale* <sup>43</sup> :

| Amplitude<br>Niveau | mot                                    | > mot                                                       |
|---------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Sens                | Métasémèmes<br>(tropes)                | Métalogismes<br>(figures de style<br>et de pensée)          |
| Forme               | Métaplasmes<br>(figures<br>de diction) | Métataxes<br>(figures<br>de construction<br>et d'élocution) |

Ce tableau fait bien apparaître, j'espère, les deux directions dans lesquelles s'exerce la généralisation du cas particulier des tropes au cas

général des figures. L'extension horizontale (de l'échelle du mot, ou du segment de mot, à celle du groupe plus ou moins vaste de mots<sup>44</sup>) ne pose guère de difficultés, car le fait pour un détour figural de porter sur un seul ou plusieurs mots n'est qu'une circonstance accessoire, dont la détermination est même rarement pertinente : l'antiphrase « Vous êtes un vrai héros » peut indifféremment se gloser en : « Vous êtes un lâche », en : « Vous n'êtes pas un héros », voire en : « Vous vous prenez sans doute pour un héros » - et dans chacun de ces cas l'accent d'ironie se déplace d'un mot sur l'autre, ou porte sur l'ensemble, sans atteinte au sens figural. De même, bien des métaphores traditionnelles consistent en une phrase complète : il serait stupide de chercher « le » terme métaphorique dans un proverbe comme « Il ne faut pas mettre la charrue devant les bœufs ». Dans un cas comme celui-là, et conformément au propos de Frege, c'est la proposition tout entière qui propose sa dénotation figurale (sa « valeur de vérité ») : « Il faut procéder par ordre », par le détour de sa dénotation littérale. Quant aux « figures de pensée », Fontanier montre bien que leur statut figural, parfois contesté, dépend du caractère de feintise qui leur est ou non attribué par leur récepteur : une interrogation rhétorique (« Qui te l'a dit ? ») n'est une figure qu'en tant qu'on l'interprète comme déguisant une négation, une délibération est une figure parce qu'on y lit l'expression d'une décision déjà prise (comme celle de Didon au IV<sup>e</sup> livre de l'Énéide), mais une dubitation sincère (comme celle d'Hermione au V<sup>e</sup> acte d'Andromaque) n'est pas une figure. Or, ce caractère ad lib de la figuralité n'est pas propre aux figures de pensée. On peut toujours, comme le faisait Breton pour les périphrases de Saint-Pol-Roux, refuser la figure et prendre un énoncé dans son sens littéral, quelque incongruité logique ou sémantique qui puisse s'ensuivre ; et c'est évidemment cette incongruité que Breton favorise en littéralisant la mamelle de cristal ou le lendemain de chenille en tenue de bal, énoncés qui ne seront « surréalistes » avant la lettre qu'à condition de récuser leur interprétation figurale en « carafe » et

« papillon » : « Retirez votre papillon dans votre carafe. Ce que Saint-Pol-Roux a voulu dire, soyez certain qu'il l'a dit 45. » La figure se prête en fait (plus ou moins) à trois attitudes de lecture : celle que Breton condamne pour mieux faire valoir la sienne, et qui n'est celle de personne, consisterait à substituer le dénoté figural sans tenir compte du littéral ; celle de Breton, qui consiste à nier la figure pour faire émerger une « image » surréaliste ; celle de l'interprétation figurale, qui consiste à percevoir et prendre en compte les deux signifiés : dire que mamelle de cristal dénote sans doute une carafe, comme nuit dénote parfois la mort, n'est pas dire que l'effet produit est le même que si l'auteur disait carafe, ou mort. Mais le diagnostic de figuralité n'est jamais inévitable, et il est parfois beaucoup plus douteux. Dans les cas de catachrèse (pied de table), on peut, en l'absence d'un terme « propre », considérer la métaphore comme un sens littéral étendu ; les métaphores négatives (« La vie n'est pas un lit de roses ») ne sont métaphoriques qu'à supposer un contexte implicite lui aussi métaphorique (« ... mais plutôt un lit de ronces »), et non littéral (« ... mais plutôt le laps de temps qui sépare la naissance de la mort ») 46; un grand nombre de métonymies et de synecdoques (courir le jupon, l'or tombe sous le fer) supportent une lecture littérale, etc. La figuralité n'est donc jamais une propriété objective du discours, mais toujours un fait de lecture et d'interprétation - même quand l'interprétation est manifestement conforme aux intentions de l'auteur.

L'extension verticale, des métasémèmes vers les métaplasmes (dont les métataxes, comme l'ellipse ou l'inversion, ne sont que des extensions à l'échelle de la phrase), est d'une action plus difficile à analyser, parce que ces figures de « forme » – une abréviation comme *prof*, une expansion comme *sourdingue*, une interversion simple comme *meuf* ou complexe comme *louchébem*, une substitution partielle comme *Paname* – ne comportent en principe aucun signifié littéral qui servirait de relais à leur dénoté figural ; le détour frégéen semble donc absent. En fait, il y a

bien ici un détour, mais, au lieu de passer par un sens, il passe par une forme: la forme « correcte » professeur, sourd, femme, boucher ou Paris, presque 47 métaplasmique évoque déformation nécessairement que nuit pour « mort » évoquait le littéral « nuit ». La même description vaut évidemment pour les métataxes : la phrase à inversions du Bourgeois gentilhomme (« D'amour, belle marquise... ») accède à sa dénotation par le détour implicite de sa disposition standard. La dénotation par métaplasme ou métataxe reste donc indirecte, et les figures de forme répondent aussi bien que les figures de sens à cette définition 48. Dans tous ces cas de dénotation indirecte (par détour de sens ou de forme), l'indirection elle-même, comme tout accident rencontré sur le trajet du signifiant initial (nuit, prof) au dénoté ultime 49 (« mort », « professeur »), exemplifie au second degré, et donc connote ses propriétés. Ainsi, lorsque nuit dénote métaphoriquement la mort, cette façon de dénoter connote sa métaphoricité, plus généralement sa figuralité et, plus généralement encore, un certain « langage poétique » comme flamme pour « amour », métaphore classique, connote à la fois sa métaphoricité et la diction classique (mais non flamme pour « flamme »); patate pour « pomme de terre » (mais non pour « patate »), métaphore populaire, connote à la fois sa métaphoricité et le registre populaire ; sourdingue, métaplasme familier, à la fois son caractère métaplasmique et sa familiarité, etc. À sa manière très spécifique mais, comme on sait, omniprésente, la figure est elle aussi (comme les propriétés sensibles du signifiant phonique ou graphique, comme les effets d'évocation linguistique, etc.) un trouble de la transparence dénotative, un de ces effets d'opacification relative qui contribuent à la « perceptibilité » du discours<sup>50</sup>.

D'autant plus omniprésente que le caractère relatif du diagnostic de figuralité lui permet d'investir n'importe quelle locution. Dans un champ aussi saturé, l'abstention peut fonctionner comme un effet *a contrario*, et l'on peut identifier indifféremment comme figure un trait : par exemple

une asyndète (là où l'on attendait une liaison), et son contraire : par exemple une liaison, là où aurait pu survenir une asyndète. Les rhétoriques classiques saluaient comme une magnifique hypotypose les quatre vers

Mon arc, mon javelot, mon char, tout m'importune, Je ne reconnais plus les leçons de Neptune, Mes seuls gémissements font retentir les bois, Et mes coursiers oisifs ont oublié ma voix

par lesquels l'Hippolyte de Racine développe ce que celui de Pradon dit sèchement en un seul (je cite de mémoire) :

Depuis que je vous vois, j'abandonne la chasse.

Mais, toute appréciation esthétique mise à part, on pourrait aussi bien lire les vers de Racine comme un tableau fidèle et littéral du désœuvrement du héros, et celui de Pradon comme une condensation hardie qu'on qualifierait par exemple de *laconisme*. Plus simplement, lorsqu'il arrive au discours classique d'employer *amour* (et non *flamme*) ou *cheval* (au lieu de *coursier*), on peut tenir cette absence remarquable de figure pour un puissant *littéralisme*, ce qui fait un assez beau nom de figure. Cela ne signifie pas exactement que tout élément de discours soit figuré, mais plutôt que tout élément de discours peut être tenu, selon les contextes et les types de réception, pour littéral ou pour figuré. Le caractère largement conditionnel, ou *attentionnel*, de la figuralité <sup>51</sup> en fait – comme on l'a toujours su – un parfait emblème du style.

Le style consiste donc en l'ensemble des propriétés rhématiques exemplifiées par le discours, au niveau « formel » (c'est-à-dire, en fait, physique) du matériau phonique ou graphique, au niveau linguistique du

rapport de dénotation directe, et au niveau figural de la dénotation indirecte. Une telle définition, suffisante ou non, présente sur celles de la tradition ballyenne l'avantage de réduire le privilège exorbitant que celle-ci accordait, d'une part, à l'« expressivité » mimétique, ramenée ici au cas très particulier, et ni plus ni moins pertinent que le cas inverse, de l'« autoréférence » ; d'autre part, au caractère prétendument « affectif » des faits de style : le versant exemplificatoire du discours (ce qu'il est) n'est pas en soi plus affectif ou émotionnel que son versant dénotatif (ce qu'il dit), mais simplement plus immanent, et donc sans doute d'une perceptibilité moins abstraite et plus « sensible » : la manière dont bref est bref est à coup sûr plus naturelle et plus concrète que la manière dont il désigne la brièveté. Encore ne faudrait-il pas extrapoler trop vite : les connotations de registre linguistique ou d'indirection figurale sont parfois tout aussi conventionnelles que les valeurs dénotatives, et soumises au même apprentissage ; pour percevoir que patate est populaire ou que nuit s'applique à la mort, il faut l'avoir appris par l'usage, et c'est à ce prix que l'on peut savourer le fait que l'un « évoque » un milieu ou que l'autre « fait image ». Une définition exemplificative du style présente donc, me semble-t-il, l'avantage de dépouiller celui-ci de ses oripeaux affectivistes et d'en ramener le concept à plus de sobriété.

Mais la définition traditionnelle présentait un autre inconvénient, évidemment lié au premier, que l'on retrouve illustré (implicitement, puisqu'elle ne s'embarrasse guère de définitions) dans la pratique de la stylistique littéraire : celui d'une conception *discontinue* du style, comme constitué d'une série d'accidents ponctuels échelonnés au long d'un *continuum* linguistique (celui du texte), comme les cailloux du Petit Poucet – qu'il s'agit de détecter, d'identifier et d'interpréter comme autant de « faits de style » ou de « traits stylistiques » <sup>52</sup> en quelque sorte autonomes. Quelle que soit la distance (considérable) qui sépare leur interprétation du style <sup>53</sup> et aussi leurs méthodes de détection <sup>54</sup>, le

Spitzer des Études de style et le Riffaterre des Essais de stylistique structurale 55, par exemple, se rejoignent dans une même vision atomiste qui pulvérise le style en une collection de détails significatifs (Spitzer) ou d'éléments marqués (Riffaterre) contrastant avec un contexte « non marqué », fond banalement linguistique sur lequel se détacheraient des effets stylistiques en quelque sorte exceptionnels. L'interprétation se chargera ensuite de les relier entre eux dans une convergence psychologique (Spitzer) ou pragmatique (Riffaterre) qui, loin de l'atténuer, accentue encore leur autonomie par rapport au continuum discursif.

Une telle conception me semble fâcheuse pour une raison que nous avons entrevue à propos de la réversibilité du sentiment de figure, et qui tient à la valeur signifiante du degré zéro. La perceptibilité du versant exemplificatif d'un texte est certes variable selon les lecteurs et selon les « points » (Riffaterre) du texte, et il n'est pas niable que, même statistiquement, certains éléments sont plus marqués que d'autres surtout auprès d'une communauté culturelle dressée depuis plusieurs générations à l'idée que le style est affaire de marques et d'éléments. Mais la conception atomiste, ou ponctualiste, du style risque fort, d'une part, de rencontrer quelques difficultés dans la détermination des éléments marqués, d'autre part et surtout, de favoriser, fût-ce involontairement, une esthétique maniériste pour laquelle le style le plus remarquable (au double sens du mot) sera le plus chargé de traits. Cette critique a été formulée par Henri Meschonnic, pour qui une telle stylistique aboutit à « faire de Jean Lorrain le plus grand écrivain », à valoriser l'« écriture artiste », à identifier « le beau à l'étrange et au bizarre » 56. Dans sa Préface aux Essais de stylistique structurale, Daniel Delas répond qu'il n'en est rien, puisque la saturation supprime le contraste, et donc que trop de style tue le style. Mais c'est en même temps reconnaître que le style ainsi défini est comme un condiment surajouté, dont le dosage est délicat et, surtout, dont on pourrait imaginer l'absence – une absence qui laisserait à nu le fonctionnement purement dénotatif du discours. Cette idée suppose entre langue et style une séparabilité pour moi tout à fait inconcevable, comme Saussure disait inséparables le recto et le verso d'une feuille de papier. Le style est le versant perceptible du discours, qui par définition l'accompagne de part en part sans interruption ni fluctuation. Ce qui peut fluctuer, c'est l'attention perceptuelle du lecteur, et sa sensibilité à tel ou tel mode de perceptibilité. Nul doute qu'une phrase très brève ou très longue attirera plus immédiatement l'attention qu'une phrase moyenne, un néologisme qu'un mot standard, une métaphore hardie qu'une description banale. Mais la phrase moyenne, le mot standard, la description banale ne sont pas moins « stylistiques » que les autres ; moyen, standard, banal ne sont pas moins que d'autres des prédicats stylistiques ; et le style neutre ou fade, l'« écriture blanche » chère au Barthes du Degré zéro, est un style comme un autre. Le fade est une saveur, comme le blanc est une couleur. Il n'y a pas dans un texte de mots ou de phrases plus stylistiques que d'autres ; il y a sans doute des moments plus « frappants » (le déclic spitzérien), qui bien entendu ne sont pas les mêmes pour tous, mais les autres sont a contrario frappants par leur remarquable absence de frappe, car la notion de contraste, ou d'écart, est éminemment réversible. Il n'y a donc pas le discours plus le style, il n'y a pas plus de discours sans style que de style sans discours : le style est l'aspect du discours, quel qu'il soit, et l'absence d'aspect est une notion manifestement vide de sens.

De ce que tout texte a « du style », il suit évidemment que la proposition « Ce texte a du style » est une tautologie sans intérêt. Il n'y a de sens à parler d'un style que pour le qualifier : « Ce texte a *tel* style » (et, bien entendu, la tautologie « Ce texte a du style » couvre toujours en fait l'appréciation « J'aime [ou je déteste] le style de ce texte »). Mais on

ne peut qualifier quoi que ce soit qu'en lui appliquant un ou plusieurs prédicats qu'il partage nécessairement avec autre chose : qualifier, c'est classer. Dire : « Le style de ce texte est sublime, ou gracieux, ou indéfinissable, ou consternant de platitude », c'est le ranger dans la catégorie des textes dont le style est sublime, ou gracieux, etc. Même le style le plus radicalement original ne peut être identifié sans construction d'un modèle plus ou moins commun (c'est l'étymon spitzérien) à tous ses traits caractéristiques : « Sans récurrence de la lecture, c'est-à-dire sans la mémorisation des parallèles et des contrastes, il ne pourrait y avoir perception de l'originalité d'une écriture <sup>57</sup>. » Les qualifications stylistiques ne sont donc jamais purement immanentes, mais toujours transcendantes et typiques. Quelle que soit l'exiguïté du corpus considéré – si l'on estime par exemple qu'il y a un style propre non pas à Flaubert en général, non pas aux Trois Contes en général, mais à tel de ces contes en particulier -, l'identification et la qualification de ce style déterminent un modèle de compétence capable d'engendrer un nombre indéfini de pages conformes à ce modèle. La possibilité de l'imitation prouve en quelque sorte la capacité de toute idiosyncrasie à la généralisation : la singularité stylistique n'est pas l'identité numérique d'un individu, mais l'identité spécifique d'un type, éventuellement sans antécédents mais susceptible d'une infinité d'applications ultérieures. Décrire une singularité, c'est d'une certaine façon l'abolir en la multipliant.

C'est cette transcendance inévitable de la description que Nelson Goodman institue en trait définitoire du style en général, lorsqu'il écrit par exemple : « Un trait stylistique est un trait exemplifié par une œuvre qui permet de la ranger dans des ensembles (*bodies*) significatifs d'œuvres <sup>58</sup>. » Cette définition comporte un ou deux inconvénients, dont l'un est corrigé par Goodman lui-même : pour que l'ensemble d'œuvres soit « significatif », il faut que le trait exemplifié le soit aussi, comme trait proprement esthétique, c'est-à-dire participant au « fonctionnement

symbolique » de l'œuvre. Le fait, par exemple, que la proportion de deuxièmes mots de chaque phrase commençant par une consonne soit supérieure à la moyenne permet sans doute de ranger un texte dans une classe (celle des textes où la proportion, etc.), mais cette classe n'est pas « significative », parce que ce trait n'est pas esthétiquement significatif, et donc pas stylistique <sup>59</sup>. Mais la frontière n'est pas toujours si facile à tracer, et les productions de l'Oulipo tendent plutôt à montrer qu'aucun type de contrainte n'est *a priori* esthétiquement insignifiant. Ce partage, comme les autres, est relatif et dépend, pour le moins, du contexte culturel.

Qu'un style soit toujours virtuellement typique d'un « ensemble » ne nous dit pas d'avance de quel ensemble, ni même de quelle sorte d'ensemble. Comme on le sait, la stylistique littéraire, au moins depuis le xix<sup>e</sup> siècle, privilégie la référence individuelle à la personne de l'auteur, le style étant de la sorte identifié à un idiolecte. Roland Barthes <sup>60</sup> a fait de cette référence le motif d'une opposition entre style et écriture, laissant la charge de n'importe quelle référence dernier terme transindividuelle. Il poussait en outre à l'extrême l'interprétation causaliste (spitzérienne) du style, considéré comme le produit brut « d'une poussée, non d'une intention », comme un « phénomène d'ordre germinatif », comme la « transmutation d'une humeur », bref, comme un fait d'ordre biologique : le style, ce n'est plus l'âme spitzérienne, c'est le corps. Symétriquement, l'écriture était présentée comme essentiellement intentionnelle, effet d'un choix et d'un engagement, lieu d'une fonction sociale et éthique. Il y a sans doute beaucoup à rabattre de ces antithèses forcées : il y a aussi du choix, de l'effort et parfois de la pose dans les aspects les plus idiotiques du style, et sans doute en revanche bien des déterminations involontaires dans les traces d'appartenance à tel ou tel sociolecte : style d'époque, de classe, de groupe, de genre, et autres.

Pour des raisons évidentes, tout comme la critique moderne a mis l'accent sur les aspects individuels, et parfois socio-historiques, la

s'intéressait davantage bien critique classique aux contraintes génériques : depuis Horace jusqu'à Boileau ou Chénier, les arts poétiques leur font la part belle, et non sans raison si l'on songe au simple fait que la poésie grecque distinguait par des choix proprement linguistiques les registres lyrique (dévolu au dialecte dorien), dramatique (à l'attique) et épique (au mélange dit « homérique » d'ionien et d'éolien). Le modèle le plus caractéristique en a été pendant des siècles la fameuse « roue de Virgile » élaborée au Moyen Âge à partir des commentaires de Servius et de Donat, et qui répartissait entre les trois styles (noble, moyen, familier) qu'illustrent les trois genres pratiqués par ce poète (épique dans l'Énéide, didactique dans les *Géorgiques*, bucolique dans le recueil du même nom) tout un répertoire de noms propres et de termes typiques. Je convertis ci-dessous ce schéma en forme de cible 61 en un tableau à double entrée, à mes yeux plus démonstratif:

| Niveau<br>Trait | Humilis<br>(Bucoliques) | Mediocris<br>(Géorgiques) | Gravis<br>(Énéide) |
|-----------------|-------------------------|---------------------------|--------------------|
| Arbre           | Fagus                   | Pomus                     | Laurus             |
| Lieu            | Pascua                  | Ager                      | Castrum            |
| Outil           | Baculus                 | Aratrum                   | Gladius            |
| Animal          | Ovis                    | Bos                       | Equus              |
| Nom             | Tityrus                 | Triptolemus               | Hector             |
| Métier          | Pastor<br>otiosus       | Agricola                  | Miles<br>dominans  |

Si schématique qu'en soit le principe, la roue (devenue grille) de Virgile a le mérite de renvoyer à la fois à une catégorie générique (les trois genres) et à une détermination individuelle (Virgile), illustrant ainsi caractère inévitablement multiple de la transcendance qualifications stylistiques. Comme l'observe sagement Goodman, « la plupart des œuvres illustrent à la fois plusieurs styles, de spécificité variable et qui se recoupent diversement : tel tableau peut être à la fois dans le style de Picasso, dans le style de sa période bleue, dans le style français, dans le style occidental, etc. 62 ». Chacune de ces assignations peut être discutée, et les répartitions sont relatives : le Douanier Rousseau ne disait-il pas à Picasso : « Nous sommes les deux plus grands peintres vivants, moi dans le genre moderne et toi dans le genre égyptien » ? Mais l'incontestable est qu'une œuvre illustre toujours plusieurs styles à la fois, parce qu'elle renvoie toujours à plusieurs « ensembles significatifs » : son auteur, son époque, son genre ou son absence de genre, etc. - ensembles dont certains dépassent les frontières de l'art considéré : des qualificatifs comme classique, baroque, romantique, moderne, postmoderne ont manifestement un champ d'application transartistique. Les esprits réfractaires à toute taxinomie trouveront peutêtre une consolation dans cette multiplicité, et dans cette relativité. Pour retourner une phrase célèbre de Lévi-Strauss, on classe toujours, mais chacun classe comme il peut, et parfois comme il veut – et Picasso doit bien avoir « quelque part » quelque chose d'égyptien.

On a sans doute observé que le tableau adapté de la roue de Virgile répartissait entre les trois « styles » des traits que l'on pourrait aussi bien qualifier de *thématiques*. *Equus, Ovis, Bos* ne sont pas trois mots différents pour désigner le même animal (comme *cheval* et *coursier*), mais bien les noms de trois animaux différents dont chacun est emblématique d'un genre. Cette application très large du concept de style illustrait par

avance une disposition, que nous avons jusqu'ici négligée, de la définition goodmanienne du style. Pour Nelson Goodman, je le rappelle, un trait stylistique est « un trait exemplifié par l'œuvre qui permet de la ranger dans des ensembles significatifs d'œuvres ». Même une fois spécifié le caractère esthétique requis de ce trait, rien dans cette définition n'exclut du style des éléments que nous considérons habituellement comme thématiques - soit, par exemple, le fait pour un historien de s'intéresser plutôt aux conflits armés qu'aux changements sociaux<sup>63</sup>, ou pour un romancier de raconter plus volontiers des histoires d'amour que des embarras financiers. Je ne suivrai pas Goodman dans son argumentation parfois spécieuse contre l'idée que le style tient à la manière de dénoter<sup>64</sup>. Par exemple, l'argument qu'il y a du style dans des arts qui ne dénotent pas, comme la musique ou l'architecture, me semble seulement prouver, comme je l'ai dit plus haut, que le style est plus généralement dans la manière de faire ce qu'on fait - et qui n'est pas toujours, Dieu merci, dénoter, mais aussi bien, par exemple, tenir son pinceau, son archet, sa raquette, ou la femme de sa vie. Mais il se trouve que, dans l'art du langage, ce que l'on fait, c'est dénoter. Et la querelle de Goodman contre la notion de manière l'empêche de voir, ou de reconnaître, que, après tout, raconter des batailles et raconter des crises économiques sont bien deux manières de traiter d'une époque. Tout se passe comme s'il voulait à tout prix déblayer le terrain devant sa propre opinion (selon moi correcte, mais trop générale) que le style est toujours typique. De là, comme entraîné par son élan, il passe à l'idée que tout ce qui est typique est stylistique, comme si cette condition nécessaire était suffisante.

Cette définition me semble un peu trop large pour être efficace. Il serait plus utile de considérer que, parmi les traits typiques qui « permettent de ranger une œuvre dans des ensembles significatifs », les traits proprement stylistiques sont ceux qui tiennent davantage aux propriétés du discours qu'à celles de son objet. Goodman concède

d'ailleurs à cette position plus qu'il ne semble le croire, lorsque, polémiquant contre la notion de synonymie et l'idée que le style tiendrait à la possibilité de dire la même chose de diverses manières, il observe qu'à l'inverse « des choses très différentes peuvent être dites *de la même manière* – non, bien sûr, par le même texte, mais par plusieurs textes qui ont en commun certains traits qui définissent un style <sup>65</sup> ». Nous voici parfaitement d'accord.

Il est vrai toutefois que bien des « propriétés du discours » peuvent être considérées tantôt comme thématiques, tantôt comme stylistiques, selon qu'on les traite comme fins ou comme moyens. Si un musicien ou un peintre, au long de sa carrière, marque une prédilection pour la composition de cantates ou les tableaux de paysages, on pourra tenir ce fait pour stylistique en tant qu'il constitue une manière de pratiquer son art. Mais si un concours, par exemple pour le prix de Rome, impose de composer une cantate ou de peindre un paysage, ce trait ne pourra plus passer pour typique (si ce n'est du prix de Rome lui-même), donc pour stylistique, et il faudra s'attacher exclusivement aux propriétés formelles de cette cantate ou de ce tableau (par exemple, technique sérielle, technique cubiste) pour identifier le style de ce musicien ou de ce peintre. Et si, inversement, la condition imposée était la technique sérielle ou cubiste, le choix de les appliquer à une cantate ou à un paysage plutôt qu'à une sonate ou à une nature morte redeviendrait un choix stylistique. Les mêmes renversements peuvent évidemment s'opérer dans l'ordre littéraire : le choix pour un historien de raconter des batailles plutôt que d'analyser des crises ne peut plus guère être tenu pour stylistique si le sujet imposé (par exemple, par un programme universitaire ou par une collection) est : « histoire militaire ». Dans la chaîne des moyens et des fins, la notion de style s'attache donc, d'une façon toujours relative, à ce qui est un moyen par rapport à une fin, une manière par rapport à un objet – l'objet d'une manière pouvant toujours

devenir la manière d'un nouvel objet. Et l'on peut aussi supposer que la fin ultime d'un artiste est d'imposer son style.

Contrairement au principe de Goodman (plutôt qu'à sa pratique, plus empirique), le critère de manière me semble, en raison même de sa relativité et de sa réversibilité, fort utile à la détermination du style. Mais, de toute évidence, nous avons besoin, en littérature comme ailleurs, à côté ou à l'intérieur de cette définition large (« propriétés du discours »), d'une définition plus restreinte, qui distingue le stylistique du thématique, et même de bien d'autres traits rhématiques – comme les techniques narratives, les formes métriques ou la longueur des chapitres. Je réserverai donc, en ce sens restreint d'un concept à géométrie variable, le terme de style à des propriétés formelles du discours qui se manifestent à l'échelle des microstructures proprement linguistiques, c'est-à-dire de la phrase et de ses éléments – ou, comme le formule Monroe Beardsley dans une distinction applicable à tous les arts, au niveau de la texture plutôt que de la structure <sup>66</sup>. Les formes plus vastes de la diction relèvent d'un mode d'organisation plus stable et sans doute (j'y reviens) plus constitutif et moins attentionnel. Pour le dire en termes classiques, le style s'exerce de la manière la plus spécifique à un niveau qui n'est ni celui de l'invention thématique ni celui de la disposition d'ensemble, mais bien celui de l'élocution, c'est-à-dire du fonctionnement linguistique <sup>67</sup>.

Cette spécification de niveau, d'ailleurs fort couramment admise, entraîne, me semble-t-il, un élargissement du champ d'application par rapport à ce que désigne, dans la formule de Goodman et ailleurs, le mot œuvre. Cet élargissement est du reste expressément envisagé par Goodman lui-même, au moins dans le domaine plastique : « J'ai constamment parlé de style dans les œuvres d'art, mais le style comme je le conçois ici, doit-il être réservé aux œuvres, ou ne pourrions-nous pas remplacer, dans notre définition, le mot œuvre par objet, ou par n'importe quoi ? Contrairement à d'autres, notre définition ne fait pas appel à une

intention de l'artiste. Ce qui importe, ce sont les propriétés symbolisées, que l'artiste les ait ou non choisies, et même, qu'il en soit ou non conscient ; et bien d'autres choses que les œuvres peuvent symboliser <sup>68</sup>. »

Or, la même remarque vaut pour les objets verbaux, à cette seule réserve que ceux-ci ne peuvent jamais être de part en part des objets naturels, comme une montagne « classique » ou un coucher de soleil « romantique », puisque les éléments lexicaux et les structures grammaticales sont à leur manière des artefacts. Mais le hasard peut se charger, ou on peut le charger, comme dans les jeux surréalistes et oulipiens, de choisir parmi les éléments et de remplir les structures, et chacun sait qu'un « cadavre exquis », ou un « n + 7 », peut exemplifier fortuitement un style, préexistant ou non : la vérité est qu'il exemplifie inévitablement un style, comme tout énoncé verbal. Plus simplement et plus fréquemment, un texte rédigé à des fins non littéraires exemplifie lui aussi, et tout aussi inévitablement, des propriétés stylistiques qui peuvent faire l'objet d'une appréciation esthétique positive ou négative. J'ai déjà rappelé que Stendhal admirait le Code civil pour son exemplaire sobriété (pour la sobriété qu'il exemplifie), au point d'en lire chaque matin quelques pages à titre de modèle lorsqu'il écrivait La Chartreuse de Parme. Ce n'est peut-être pas là faire du Code une « œuvre littéraire » - concept dont la définition, me semble-t-il, fait appel à une intention artistique ici douteuse 69 -, mais c'est au moins en faire un objet (verbal) esthétique. Une phrase comme « Tout condamné à mort aura la tête tranchée 70 » peut être élue comme parangon de style concis, ou censurée, comme faisait Malherbe de certains vers de Desportes, pour la cacophonie mort aura. Dans les deux cas, et indépendamment de toute appréciation morale, elle est considérée d'un point de vue stylistique qui la range dans l'« ensemble significatif » phrases concises, ou phrases cacophoniques. Dans les deux cas, bien sûr, un prédicat stylistique, et donc esthétique, est appliqué à un texte qui n'est pas, stricto sensu, une

œuvre littéraire, et ce jugement lui confère au moins une littérarité, positive ou négative, que son auteur n'avait probablement pas cherchée, ni même prévue<sup>71</sup>.

Cette possibilité de littérarisation a posteriori pose au moins un pratique, ou méthodologique, qu'illustrent controverses touchant à la « validité » des interprétations. Ce problème est celui de la légitimité des initiatives, ou simplement des réactions du lecteur quand elles ne sont pas garanties par l'intention auctoriale. De tels débordements, remarquons-le, ne sont ni plus ni moins attentatoires que les innombrables cas de « récupération esthétique » opérée sur des objets naturels, ou sur des artefacts dont la fonction initiale et intentionnelle était d'un tout autre ordre – comme lorsqu'on pose sur sa cheminée, pour sa valeur (au moins) décorative, un galet ou une enclume. Mais les impositions stylistiques procèdent parfois d'une méconnaissance, volontaire ou non, des significations originaires, qui confine parfois à l'interprétation abusive. Lorsqu'un lecteur moderne trouve dans un texte classique la locution heureux succès 72 et l'interprète comme un pléonasme (maladroit ou bienvenu), cette lecture est indéniablement infidèle aux significations d'une époque où succès n'avait aucune valeur positive, mais seulement le sens de « résultat ». Aussi les puristes militent-ils en faveur d'une lecture rigoureusement historique, purgée de tout investissement anachronique : il faudrait recevoir les textes anciens comme pouvait le faire un lecteur d'époque, aussi cultivé et aussi informé que possible des intentions de l'auteur. Une telle position me semble excessive, d'ailleurs utopique pour mille raisons, et aussi peu respectueuse de l'Histoire que la position inverse, puisqu'elle ne fait aucun cas (entre autres) des effets stylistiques imprévus engendrés par l'évolution de la langue, et qui sont aux textes anciens ce que la patine est aux monuments d'autrefois : une trace du temps qui participe de la vie de l'œuvre, et qu'effacerait indûment une restauration trop énergique, car il n'est pas conforme à la vérité historique que

l'ancien paraisse neuf. L'attitude la plus juste serait, me semble-t-il, de faire droit à la fois à l'intention signifiante (dénotative) d'origine et à la valeur stylistique (connotative) ajoutée par l'Histoire : savoir qu'heureux succès signifie simplement « succès » et reconnaître la valeur stylistique que revêt pour nous cette redondance *a posteriori*, qui contribue à la saveur esthétique du texte. Le mot d'ordre, à vrai dire plus facile à énoncer qu'à suivre, serait en somme : purisme en fait de dénotation, que régit l'intention auctoriale ; laxisme en fait d'exemplification, que l'auteur ne peut jamais totalement maîtriser et que régit plutôt l'attention du lecteur.

Mais l'Histoire détruit autant, sinon plus, qu'elle n'apporte, et les effets stylistiques subissent aussi l'érosion du temps : ainsi le mot *réussite*, pour nous banal, était-il au xvII<sup>e</sup> siècle un italianisme marqué, et plutôt indiscret. Dans de tels cas, la perception stylistique dépendra d'un effort de restauration qui relève de l'information historique, comme dans le cas inverse la préservation du sens. La complexité de ces manœuvres montre qu'en littérature comme ailleurs la « réception » des œuvres n'est pas une affaire simple, à confier à la routine ou au caprice, mais une gestion active et délicate, qui exige autant de prudence que d'initiative, et où la relation esthétique se conforte d'un maximum de connaissance : pas de saveur sans quelque savoir.

Le style est donc le lieu par excellence des littérarités conditionnelles, c'est-à-dire non automatiquement conférées par un critère constitutif comme la fictionalité ou la forme poétique. Mais *lieu*, justement, ne signifie pas « critère », ou « condition suffisante » : puisque tout texte a son style, il s'ensuivrait que tout texte serait effectivement littéraire, alors que tout texte n'est que *potentiellement* littéraire. *Lieu* signifie seulement « terrain » : le style est un aspect sur lequel peut porter un jugement esthétique, par définition subjectif, qui détermine

une littérarité toute relative (c'est-à-dire : dépendante d'une relation) et qui ne peut revendiquer aucune universalité. La littérarité constitutive d'un roman ou d'un poème est l'objet d'un assentiment logiquement inévitable (puisque le roman ou le poème sont des « genres littéraires »), sauf à déguiser en jugement de fait (« Ce roman n'est pas une œuvre littéraire ») ce qui est en réalité un jugement de valeur (par exemple : « Ce roman est vulgaire »). Celle d'une page de Michelet, de Buffon ou de Saint-Simon (si l'on ne tient pas l'Histoire, l'Histoire naturelle ou les Mémoires pour des genres constitutivement littéraires), ou celle d'une phrase du Code civil, dépend au contraire – entre autres <sup>73</sup> – d'une appréciation esthétique de son style.

Puisque le style accompagne partout le langage comme son versant d'exemplification, il va de soi que cette dimension ne peut être absente des littérarités constitutives elles-mêmes : pour parler naïvement, il y a « autant » de style chez Flaubert ou Baudelaire que chez Michelet ou Saint-Simon. Mais il n'y détermine pas de manière aussi exclusive le jugement de littérarité, et il y est, *de ce point de vue*, comme un argument supplémentaire et une prime de plaisir esthétique. Un roman n'a pas besoin d'être « bien écrit » pour appartenir à la littérature, bonne ou mauvaise : pour cela, qui n'est pas un grand mérite (ou plus exactement : qui n'est pas de l'ordre du mérite), il lui suffit d'être roman, c'est-à-dire fiction, comme il suffit à un poème de répondre aux critères, historiquement et culturellement variables, de la diction poétique.

Le style définit donc en quelque sorte un degré *minimal* de littérarité, non pas en ce sens que la littérarité qu'il peut déterminer serait plus faible que les autres, mais en ce qu'elle est moins confortée par d'autres critères (fictionalité, poéticité) et qu'elle dépend entièrement de l'appréciation du lecteur. En revanche, cet état minimal, si aléatoire que puisse être son investissement esthétique, est en lui-même matériellement irréductible, puisqu'il consiste en l'*être* du texte, comme inséparable mais distinct de son *dire*. Il n'y a pas, parce qu'il ne peut pas

y avoir, de discours transparent et imperceptible. Il y a sans doute des états réceptivement opaques, comme sont pour tout un chacun les mots et les phrases d'une langue inconnue. L'état le plus courant est cet état intermédiaire, ou plutôt *mixte*, où le langage à la fois s'efface comme signe et se laisse percevoir comme forme. Le langage n'est ni totalement conducteur ni totalement résistant, il est toujours semi-conducteur, ou semi-opaque, et donc toujours à la fois intelligible, comme dénotatif, et perceptible, comme exemplificatif. « Car l'ambiguïté du signe, disait encore Sartre, implique qu'on puisse à la fois le traverser comme une vitre et poursuivre à travers lui la chose signifiée, ou se tourner vers sa réalité et le considérer comme un objet <sup>74</sup>. » Mais ce que Sartre réservait au langage poétique est vrai de tout discours.

Comme on l'aura sans doute compris, il ne s'agissait pas ici de fonder, sur une nouvelle définition du style, une nouvelle pratique de l'analyse stylistique. En un sens, la pratique existante, chez les stylisticiens comme Spitzer, et mieux encore chez les critiques lorsqu'ils s'appliquent à son étude, me semble plus fidèle à la réalité du style que les principes de méthode ou les déclarations théoriques que nous a légués cette discipline. Et le seul mérite de la définition proposée me semble être, en somme, de s'appliquer mieux qu'une autre à la manière dont Proust, par exemple, analysait le style de Flaubert : en se demandant non pas où et quand, dans ses romans, apparaissent des « faits de style », mais quel style se constitue de son usage constant de la langue et quelle vision du monde, singulière et cohérente, s'exprime et se transmet par cet emploi si particulier des temps, des pronoms, des adverbes, des prépositions ou des conjonctions. Une telle « syntaxe déformante » ne peut être affaire de « détails » isolés dont le repérage exigerait la mise en œuvre d'un appareillage sophistiqué : elle est indissociable d'un tissu linguistique qui fait l'être même du texte. J'ai souvenir d'un échange, à certains égards emblématique de ce débat, entre un stylisticien et un critique, lors d'une décade de Cerisy. Dans une communication sur l'état de sa discipline, Gérald Antoine avait cité la célèbre formule d'Aby Warburg, dont on peut bien faire la devise des stylisticiens : « Le Bon Dieu est dans les détails. » « Je dirais plutôt, répondit Jean-Pierre Richard en vrai structuraliste, que le Bon Dieu est *entre* les détails » <sup>75</sup>. Si l'on admet que le Bon Dieu représente ici le style et que, entre les détails, il y a encore d'autres détails, et tout le réseau de leurs relations, la conclusion s'impose : le style est bien dans les détails, mais dans *tous* les détails, et dans toutes leurs relations. Le « fait de style », c'est le discours lui-même.

- 1. Paris, Hachette-Université, 1979, p. 366.
- 2. Paris, PUF, 1989.
- 3. « Spitzer est plus un praticien qu'un théoricien et en cela il est profondément stylisticien » (G. Molinié, *La Stylistique*, Paris, PUF, 1989, p. 29).
- 4. La distinction entre les « deux stylistiques » est classique depuis le livre de P. Guiraud, La Stylistique, Paris, PUF, 1954. Guiraud qualifie la première de « stylistique génétique, ou stylistique de l'individu », et la seconde de « stylistique descriptive, ou stylistique de l'expression ». L'antithèse est certes boiteuse, car la première est également descriptive et considère également le style comme un fait d'expression. Le thème essentiel de l'opposition est bien entre l'investissement individuel dans les œuvres littéraires (Spitzer) et les potentialités collectives de la langue (Bally). Mais l'existence de cet état intermédiaire que constituent les styles collectifs vient relativiser cette opposition.
- 5. Traité de stylistique française, Stuttgart, Winter, 1909, p. 16.
- 6. *La Sémantique*, Paris, PUF, 1955, p. 116. Il s'agit évidemment encore ici de la stylistique de la langue.
- 7. Esthétique et Philosophie, I, p. 106-107.
- 8. Elements of Symbolic Logic, New York, Macmillan, 1947, p. 319.
- 9. Traité de logique, Paris, Colin, 1918.
- 10. « Sens et dénotation » (1892), in *Écrits logiques et philosophiques*, Paris, Éd. du Seuil, 1971.
- 11. *Morgenstern* et *Abendstern* sont en allemand deux noms propres au sens grammatical. En français, *Étoile du matin* et *Étoile du soir* sont plus analytiques, mais cela ne change rien à leur statut de noms propres logiques, désignant un objet singulier.

- 12. Qui passe directement du cas des noms propres à celui des propositions.
- 13. J'emploie ce terme pour éviter celui de *synonymie*, qu'il vaut mieux, selon le conseil de Carnap, réserver aux cas s'il en existe d'identité non seulement de référence, mais de compréhension, ou *intension* (« Signification et synonymie dans les langues naturelles » [1955], *Langages*, juin 1969).
- 14. Paris, Gallimard, 1952, p. 283.
- 15. Mais Sartre (*Situations*, II, Paris, Gallimard, 1948, p. 61) refuse pour sa part le verbe *exprimer*, comme trop lié à la signifiance linguistique.
- 16. Ibid., p. 60 sq.
- 17. Voir en particulier *Of Mind and Other Matters*, Cambridge, Harvard University Press, 1984.
- 18. « Un signe est iconique dans la mesure où il a lui-même les propriétés de ses *denotata* » (*Signs, Language and Behaviour*, New York, Prentice Hall, 1946).
- 19. Ce qui ne l'empêche pas de faire ailleurs un emploi (décisif) de la notion de « *symptômes* de l'esthétique ».
- 20. « Seven Strictures on Similarity », in *Problems and Projects*, New York, Bobbs-Merrill, 1972.
- 21. Of Mind, p. 61. La locution « plusieurs choses » couvre pudiquement les cas d'application d'un terme à une classe cas innombrables mais peu conformes au parti pris nominaliste de Goodman.
- **22.** *Au moins*, parce que Goodman laisse à plusieurs reprises la liste ouverte, et aussi parce que le mode de la *citation* semble hésiter entre un statut autonome et l'annexion à l'exemplification.
- 23. Langages de l'art, p. 120.
- 24. *Ibid.*, p. 92.
- 25. Un même objet appartient évidemment toujours à plusieurs classes, sauf dans les taxinomies scientifiques du type naturaliste. Mon chandail vert appartient à la fois à la classe des chandails et à celle des objets verts. L'exemplification est donc une référence ad lib, qui doit être spécifiée par le contexte. La nature et les moyens de cette spécification posent souvent des problèmes, que Goodman esquive volontiers en disant que la dénotation n'est pas plus facile à spécifier. Il me semble tout de même qu'elle l'est, par une convention plus stable.
- 26. Langages de l'art, p. 127.
- 27. Ibid., p. 95.
- 28. Quel est le fondement de ce type d'exemplifications ? Cette question parfois embarrassante, Goodman la congédie dans les mêmes termes que pour l'exemplification littérale : la sémiotique n'est pas chargée de *fonder* les rapports de signification, mais seulement de les décrire tels qu'ils fonctionnent effectivement ou hypothétiquement. Si la tristesse du gris ou la majesté d'ut majeur ne sont que des illusions ou des idées reçues, voire des effets en retour de titres comme *Guernica* ou *Jupiter*, cela n'empêche pas ces valeurs d'avoir cours.

- 29. C'est que j'appelais plus haut, et provisoirement, « évoquer ». On voit sans peine combien *exemplifier* est plus pertinent sinon plus élégant.
- 30. P. 127.
- 31. Cette notion est évidemment étrangère au système goodmanien.
- 32. On pourrait néanmoins appliquer, dans un sens élargi, le mot *connotation* à une signification qui vient s'ajouter non à une dénotation, mais à une fonction pratique : on dira ainsi que mon chandail vert, en plus de sa fonction vestimentaire, exerce une connotation sociale, si la mode est au vert, et peut-être aussi si elle ne l'est pas. C'est un emploi fréquent en sémiologie, mais aussi en esthétique extralittéraire : en plus de sa fonction pratique, qui est (j'espère) de soutenir le fronton, la colonnade du Panthéon connote assez clairement une esthétique néoclassique.
- 33. « Langage de connotation et métalangage », in Louis Hjelmslev, *Prolégomènes à une théorie du langage* (1943), Paris, Éd. de Minuit, 1968 ; Roland Barthes, « Éléments de sémiologie » (1964), in *L'Aventure sémiologique*.
- 34. Ou suite de lettres : le signifiant graphique *chat* est un mot en français et un autre en anglais : le verbe *to chat*, « bavarder » (N. Goodman, C. Elgin, *Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences*, Londres, Routledge, 1988, p. 58). Ou, sur les deux plans à la fois, *rot* : « rouge » en allemand, « pourrir » en anglais.
- 35. *Matérialité* est à prendre ici au sens de matérialité *virtuelle* : le mot type *nuit* n'a rien de matériel, ce sont ses occurrences (*tokens*) phoniques et graphiques qui présentent tel ou tel caractère physique. Mais ces caractères se présentent à l'esprit dès la mention du type, et d'ailleurs la mention est une occurrence. D'autre part, en vertu de nos compétences culturelles, les présentations graphiques transmettent les caractères phoniques : je peux « entendre » le son [nui] à la simple lecture muette du mot *nuit*. La réciproque est moins évidente, et d'ailleurs refusée aux analphabètes.
- 36. Chap. I, « Le rêveur de mots », Paris, PUF, 1965. Sur le couple *jour/nuit*, voir *Figures II*, p. 101-122.
- 37. Voir *Palimpsestes*, chap. XIV. La remarque de Proust est dans une lettre à Robert Dreyfus du 23 mars 1908.
- 38. La frontière entre les deux procédés est moins nette que ne le suggère cette formule : on ne peut imiter (même créativement) un style sans lui emprunter ses schèmes pour les appliquer à de nouveaux cas, et l'on peut dire indifféremment que Ravel imite la musique espagnole ou qu'il lui emprunte des schèmes mélodiques ou rythmiques.
- 39. *Au sens propre*, puisque, pour la brièveté de l'exposé, j'ai raisonné jusqu'ici sur des *éléments* verbaux (essentiellement des *mots*), chargés à leur niveau d'illustrer les capacités stylistiques du discours en général, le postulat de méthode étant que ce qui vaut pour les éléments vaut ici *a fortiori* pour les ensembles.
- 40. On ne doit pas confondre la métaphore comme figure, qui est une dénotation indirecte (*nuit* pour « mort »), et la métaphore comme principe de l'expression goodmanienne (*nuit* exemplifiant métaphoriquement la clarté).
- 41. Sur le caractère hétérogène de cette classe, déterminé par le caractère ambigu de la notion d'inclusion, et sur les deux modes : généralisant (*mortel* pour « homme ») et

- particularisant (*Harpagon* pour « avare »), voir M. Le Guern, *Sémantique de la métaphore* et de la métaphore, Paris, Larousse, 1973, chap. III.
- 42. Variantes prédicatives, en ce sens que la litote peut être décrite comme une synecdoque généralisante de degré prédicatif : *Je ne te hais point* généralise « Je t'aime », puisque « aimer » (degré fort) est inclus dans « ne point haïr » (degré faible). Inversement, l'hyperbole est, dans les mêmes termes, une synecdoque de degré particularisante : *Vous êtes génial* pour « Vous n'êtes pas stupide », puisque le génie est un cas particulier de l'absence de stupidité.
- 43. Groupe μ, *Rhétorique générale*, Paris, Larousse, 1969, p. 33, « Tableau général des métaboles », ici fortement adapté par mes soins.
- 44. Ainsi, selon Borges, son conte « Funes ou la mémoire » n'est tout entier qu'une vaste « métaphore de l'insomnie ».
- 45. Point du jour, Paris, Gallimard, 1934, p. 26.
- 46. Sur les métaphores négatives, ou négations de métaphores, voir T. Binkley, « On the Truth and Probity of Metaphor », *Journal of Æsthetics and Art Criticism*, 22, 1974; T. Cohen, « Notes on Metaphor », *ibid.*, 34, 1979; M. Beardsley, *Æsthetics*, p. XXV; et N. Goodman, *Of Mind*, p. 74-75.
- 47. *Presque*: on peut en effet imaginer des locuteurs pour qui le détour de forme n'aurait plus lieu parce que la connaissance de la forme correcte ne serait pas dans leur champ de compétence un zonard qui ignorerait qu'une meuf est aussi une femme. Bien des gens, sans doute, en sont déjà là pour les abréviations *vélo* ou *moto*. Mais ces lexicalisations sont symétriques de celles que connaissent parfois les figures de sens, comme quand le latin familier *testa*, c'est-à-dire à peu près « fiole », devient le français *tête* qui n'a plus rien d'une figure.
- 48. Il ne faut donc pas confondre dénotation indirecte et connotation (même si les dénotations indirectes dégagent, comme les autres, des connotations). C'est, me semble-t-il, ce que fait Umberto Eco (*A Theory of Semiotics*, Bloomington, Indiana University Press, 1976, p. 57; cf. p. 87 et 127), pour qui il y a connotation lorsque le signifié d'un premier système devient signifiant d'un second. C'est vrai des figures (le signifié « nuit » devient signifiant de « mort »), mais non des connotations, où c'est l'ensemble du premier système qui dégage un second signifié (c'est la relation *bref*-pour-« bref » qui connote l'expressivité).
- 49. Je devrais sans doute dire, plus rigoureusement, « au signifié ultime, qui est le dénoté ». Le trajet sémiotique le plus simple va d'un signifiant à un signifié, et du signifié (« concept », selon Saussure ; « sens », selon Frege) au dénoté, ou référent, qui est l'application, ou extension, de ce concept : du signifiant *Morgenstern* au concept d'Étoile du matin, et de celui-ci à la planète Vénus. La différence entre signifié et référent n'a pas, me semble-t-il, le caractère ontologique et absolu qu'on lui prête parfois : c'est plutôt une question de positions relatives sur un trajet qui peut toujours être écourté (si l'on s'arrête à « Étoile du matin » sans se demander de quel astre il s'agit dans notre galaxie) ou prolongé (si la planète Vénus fonctionne à son tour comme symbole d'autre chose). Le référent n'a pas sur le signifié le privilège de la « réalité » (matérielle), car il y a des référents imaginaires : le signifiant [Fisdepélé] a pour signifié « Fils de Pélée », qui a pour référent Achille. Barthes disait, à sa manière, que la dénotation est la « dernière

- des connotations » (S/Z, Paris, Éd. du Seuil, 1970, p. 16).
- 50. Je ne prétends d'ailleurs pas avoir épuisé ici l'inventaire de ces effets. Il faudrait au moins ajouter à la liste les allusions intertextuelles (Riffaterre) qui invitent le lecteur à percevoir à la fois le texte qu'il a sous les yeux et celui auquel celui-ci emprunte une tournure ou un élément. Ici encore, le détour est plus ou moins obligatoire. Lorsque Diderot écrit : « Le linceul ne fait pas le mort », il n'est pas indispensable de penser au proverbe sous-jacent pour saisir le sens (mais bien pour goûter tout le sel) de cette phrase. Mais qui pourrait, ignorant la fable, comprendre un jugement tel que comme : « Untel est aussi cigale que son père est fourmi » ? Je rappelle que la rhétorique classique mettait l'allusion au nombre des figures.
- 51. On ne peut en dire autant de *tous* les aspects du discours, quelque penchant qu'on ait pour le relativisme : *long* est inconditionnellement monosyllabe, et *ombre* rime sans conteste avec *sombre*.
- 52. Les termes *fait* et *trait* stylistiques (ou encore, chez G. Molinié, *stylème*) sont souvent employés comme synonymes. Or, il me semble qu'il serait utile de distinguer entre le *fait* de style, qui est un événement, récurrent ou non, dans la chaîne syntagmatique (par exemple, une image), et le *trait* de style, qui est une propriété paradigmatique susceptible de caractériser un style (par exemple, être imagé). Seul le premier se « rencontre » ; le second se construit à partir des occurrences du premier (de même, une colère est un fait, être coléreux est un trait). La conception du style que je critique définit le style par une série discontinue de faits de style entre lesquels il n'y aurait rien de stylistique. Quant à la caractérisation d'un style par une collection ou un faisceau de traits, elle est assez évidente pour faire, depuis toujours, l'unanimité.
- 53. Pour l'essentiel, l'interprétation spitzérienne est causaliste, l'ensemble des traits stylistiques caractéristiques d'un individu, d'un groupe ou d'une époque se rapportant comme un symptôme généralement inconscient à un *etymon* psychologique qui trouve sa confirmation dans certains traits thématiques. L'interprétation riffaterrienne est finaliste, voire volontariste : le fait stylistique est toujours conscient et organisé, instrument de *contrainte* sur l'attention du destinataire. Pour Spitzer, le style est un *effet* révélateur ; pour Riffaterre, une *fonction* délibérée. Et, bien que son objet et sa méthode aient beaucoup évolué depuis ses débuts, on peut encore trouver dans son plus récent ouvrage une confirmation comme celle-ci : « Il est utile de distinguer l'idiolecte du style, car le premier ne dépend pas de l'intention et ne peut fonder une évaluation esthétique, comme le second » (*Fictional Truth*, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1990, p. 128).
- 54. Celle de Spitzer est purement intuitive, le « déclic » initial étant ultérieurement corroboré par un va-et-vient entre le détail et l'ensemble ; celle de Riffaterre s'entoure de plus de garanties techniques, chaque « stimulus » stylistique étant révélé par la réponse statistique d'un « archilecteur » collectif.
- 55. L. Spitzer, Études de style, Paris, Gallimard, 1970. M. Riffaterre, Essais de stylistique structurale, Paris, Flammarion, 1971. Ces deux auteurs sont invoqués ici comme illustrant les deux extrémités d'un spectre dont les positions intermédiaires sont occupées par des pratiques souvent moins cohérentes, ou plus éclectiques.
- 56. Pour la poétique, Paris, Gallimard, 1970, p. 21.

- 57. Delas, Préface aux Essais de stylistique structurale, op. cit., p. 16.
- 58. Of Mind, p. 131. L'essentiel des réflexions de Goodman sur le style (outre ce qu'on peut extrapoler, comme j'ai fait, de Langages de l'art) se trouve dans le chapitre « The Status of Style » de Ways of Worldmaking, Indianapolis, Hackett, 1978 (trad. fr. in N. Goodman et C. Elgin, Esthétique et Connaissance, L'Éclat, 1990), et dans le chapitre « On Being in Style » d'Of Mind, qui répond à des critiques adressées au précédent. Le terme trait est employé ici au sens que je préconise plus haut.
- 59. Ways of Worldmaking, op. cit., p. 36.
- 60. Le Degré zéro de l'écriture, Paris, Éd. du Seuil, 1953.
- 61. Voir Guiraud, *La Stylistique*, *op. cit.*, p. 17. J'ai conservé dans ce tableau les mots latins, puisque ce sont des mots. Les trois arbres sont le hêtre, le pommier et le laurier ; les trois lieux sont les prés, les champs et le camp ; les trois outils sont le bâton, la charrue et le glaive ; les trois animaux sont le mouton, le bœuf et le cheval ; les trois métiers sont berger oisif, agriculteur et soldat dominateur.
- 62. Of Mind, op. cit., p. 131.
- 63. Ways of Worldmaking, op. cit., p. 25.
- 64. *Ibid.*, p. 24-27.
- 65. *Ibid.*, p. 25 (je souligne).
- 66. Æsthetics, op. cit., p. 168-181. Aussi la formule de Molinié (La Stylistique, p. 3), qui définit la stylistique comme l'« étude des conditions verbales, formelles de la littérarité », me semble-t-elle trop large : certaines de ces conditions formelles, comme les formes métriques ou narratives, ne relèvent pas pour moi du style, du moins stricto sensu.
- 67. La distinction de principe entre ces trois niveaux n'exclut pas d'innombrables cas d'interférence : entre le thématique et le stylistique, comme l'illustrent les mots typiques de la roue de Virgile ; entre disposition et élocution, comme le manifestent les formes verbales liées à des choix narratifs, ou, plus mécaniquement, les mots imposés par la rime.
- 68. Ways of Worldmaking, op. cit., p. 35-36.
- 69. Douteuse ne signifie pas « exclue » : je suppose seulement que nous ignorons cet aspect des intentions des rédacteurs. En fait, la question ne peut être tranchée : les rédacteurs cherchaient au moins à écrire le plus correctement et le plus clairement possible, et la frontière entre ce souci et le souci esthétique est éminemment poreuse.
- 70. Cette phrase figure, non bien sûr au Code civil, mais à l'ancien Code pénal, Livre I, ch. 1, art. 12.
- 71. L'idée qu'un effet de style puisse être involontaire est évidemment étrangère à une stylistique intentionaliste comme celle de Riffaterre. Elle est plus compatible avec la conception causaliste, pour qui les déterminations qui gouvernent le style peuvent être inconscientes ; cette position s'accompagne souvent d'une *valorisation* des effets involontaires de ce que Sainte-Beuve appelait « ces hasards de plume qui n'appartiennent qu'à un seul » (*Port-Royal*, Paris, Gallimard, « Bibl. de la Pléiade », I, p. 639) et qui définissent pour lui le vrai talent (mais je soupçonne que lui-même

- calculait soigneusement les siens). C'est là un cas particulier du débat évoqué plus haut, p. 115.
- 72. Voir Riffaterre, Essais, op. cit., p. 51.
- 73. Cette clause est de précaution : il y a peut-être d'autres occasions de littérarité conditionnelle, par exemple certains procédés narratifs dans le récit non fictionnel (voir plus haut, p. 163). Mais, si l'on prend *style* dans son sens large, il englobe évidemment tout cela, et pour cause.
- 74. *Situations*, II, *op. cit.*, p. 64. Cela vaut évidemment de toute représentation, et particulièrement de la représentation artistique : voir J.-M. Schaeffer, Préface à A. Danto, *La Transfiguration du banal*, Paris, Éd. du Seuil, 1989, p. 17.
- 75. Voir G. Poulet (éd.), Les Chemins actuels de la critique, Paris, Plon, 1967, p. 296 et 310.

## Post-scriptum

La distinction entre fiction et diction, que j'ai proposée plus haut, suggérait que la « littérarité » d'un texte de prose peut tenir soit à son caractère fictionnel (un texte de fiction étant constitutivement – autrement mais tout autant qu'un poème - qualifié comme œuvre littéraire), soit à l'appréciation positive qu'on porte, pour le redire trop simplement, sur sa forme : littérarité, dans ce cas, évidemment conditionnelle, et de motif subjectif – de subjectivité individuelle ou collective. Dans mon esprit, une œuvre était « de diction » lorsqu'elle n'était reçue comme œuvre (conditionnelle) que par diction, sans avoir d'abord satisfait au critère objectif et constitutif – poétique ou fictionnel. Je pensais par exemple, et pour le domaine français, aux textes de Montaigne, de Pascal, de Saint-Simon, de Michelet, du Rousseau des Confessions ou des Rêveries, du Chateaubriand des Mémoires et de Rancé, et il va de soi que chacun peut ajouter à - ou retrancher de - cette liste indicative tout ce qui, esthétiquement, lui plaît ou lui déplaît, puisque tel est ici, vaille que vaille, le motif de qualification. Je ne disais pas explicitement, mais je croyais penser, et laissais entendre (par exemple en admettant des cas « d'amalgame ou de mixité ») que ces deux régimes étaient pleinement compatibles et compossibles, puisqu'une fiction narrative ou dramatique peut être à la fois constitutivement reconnue, comme œuvre de fiction (et souvent également - autre convergence de critères - comme œuvre poétique, et donc pour sa forme poétique : voyez l'Iliade ou Œdipe roi) et conditionnellement appréciée comme œuvre de diction – ce dernier motif étant alors superfétatoire, puisque le premier (ou la conjonction des deux premiers) suffit à qualifier ce texte comme œuvre, « bonne » ou « mauvaise ». Mais il m'est venu depuis quelque temps un léger doute, ou du moins un souhait de nuance, sur la compatibilité ainsi implicitement admise.

En effet, je ne suis pas très sûr, à bien y réfléchir, que les œuvres, constitutivement littéraires, de fiction narrative ou dramatique suscitent aussi fortement que les autres - celles que je viens de citer, par exemple – l'appréciation esthétique propre à leur conférer, comme par surcroît, la littérarité conditionnelle dont peuvent jouir les œuvres « de diction ». Je viens d'écrire « aussi fortement », je devrais peut-être dire « aussi librement ». Je ne prétends certes pas que le lecteur d'un roman ou l'auditeur-spectateur d'une pièce de théâtre néglige, par exemple, le style de cette œuvre parce qu'il tient sa littérarité pour suffisamment garantie par sa fictionalité : il se moque bien, et bien légitimement, de ces considérations théorico-génériques. Je pense plutôt que la relation de fictionalité tend chez lui à inhiber, ou pour le moins, désactiver quelque peu l'appréciation, et d'abord l'attention stylistique. Réciproquement, il me semble que l'attention esthétique à la forme est de nature à contrarier l'attention - également, mais différemment esthétique - au contenu d'action, de caractères, d'objets, etc., d'une œuvre de fiction. Pour le dire en termes aristotéliciens, l'attention au comment pourrait gêner la perception du quoi ; et l'on sait qu'Aristote, toujours soucieux de privilégier la fable, allait jusqu'à recommander au poète, épique ou dramatique, de réserver le travail sur l'élocution aux « parties sans action et qui ne comportent ni caractère ni pensée, car, inversement, trop de brillant dans l'expression détourne l'attention du caractère et de la pensée<sup>1</sup> ». On pourrait évidemment en dire autant d'une « expression » assez exécrable, au jugement du lecteur ou de l'auditeur, pour capter son attention, et donc la détourner de ce que l'auteur aurait voulu exprimer. Ce n'est pas exactement la « valeur » (positive ou négative) de la forme qui risque de faire obstacle, ou écran, mais plutôt l'intensité de sa présence – ou du moins de sa perception.

Tout lecteur de Flaubert, ou au moins de Bovary, de Salammbô ou d'Hérodias, peut se faire quelque idée de la difficulté que je cherche à désigner ici (L'Éducation sentimentale, moins corsetée, me semble y échapper davantage – d'où, peut-être, la préférence de Proust), et que de bons lecteurs comme Valéry, Malraux ou Jean Prévost ont exprimée à son propos dans des termes que j'ai déjà rapportés ailleurs 2 : le premier voit ce romancier « comme enivré par l'accessoire aux dépens du principal », le second parle de ses « beaux romans paralysés », et le troisième qualifie durement son style comme « la plus singulière fontaine pétrifiante de notre littérature ». J'ai bien conscience de tirer ici la remarque de Valéry dans un sens qui n'est sans doute pas exactement celui que visait son auteur, mais il y a pourtant quelque relation, pas trop mystérieuse, entre le souci (excessif?) du détail matériel et celui de la forme langagière, tous deux susceptibles de distraire un peu notre attention du déroulement de l'action fictionnelle - et, de nouveau, réciproquement. En disant « souci », je ne pense pas seulement (comme sans doute Valéry) à l'intention de l'auteur, mais aussi (comme Malraux et Prévost) et, dans ce contexte de réception esthétique, surtout à l'attention du lecteur. L'un comme l'autre peut être tantôt un peu trop occupé de l'action (chez Balzac ou Dumas, par exemple) pour se soucier du style, tantôt (chez Flaubert, donc) un peu trop occupé du style pour se soucier de l'action, et l'on doit bien supposer une certaine symétrie entre ces deux formes d'intentionalité, le public étant censé percevoir et accepter l'orientation de l'auteur telle qu'elle s'exprime, c'est-à-dire telle qu'elle s'imprime dans son œuvre. Mais cette supposition vraisemblable ne peut évidemment aller jusqu'à la certitude, puisque ce que l'auteur propose, le lecteur en dispose. Après tout, une œuvre « représentative » (au sens de Souriau) est toujours plus ou moins à la fois transparente et opaque, transitive et intransitive, c'est-à-dire, comme le silicium de nos transistors, semi-conductrice, et chacun peut décider du point jusqu'où il se laisse conduire, en deçà ou au-delà de ce que Jakobson appelait « l'aspect palpable » des signes. « Car, disait Sartre [déjà cité],

l'ambiguïté du signe implique qu'on puisse à son gré le traverser comme une vitre et poursuivre à travers lui la chose signifiée, ou tourner son regard vers sa *réalité* et le considérer comme objet<sup>4</sup>. » Mais le « gré » du récepteur dépend ici beaucoup de l'importance respective qu'il croit devoir attacher à la vitre et au paysage qu'elle laisse voir.

À supposer que le sentiment que j'exprime ici soit autre chose qu'une simple idiosyncrasie, un trait pathologique d'incapacité à percevoir à la fois deux (ou plus) niveaux d'un texte – comme le mythique président Ford, incapable de lire son journal tout en mâchant son chewing-gum –, resterait à comprendre pourquoi la (très relative) incompatibilité, ou, pour continuer de galvauder le langage de la physique, *relation d'incertitude*<sup>5</sup> que je crois percevoir entre l'attention thématique et l'attention rhématique s'exercerait davantage, ou plus fortement, dans les œuvres de fiction (épique, dramatique, romanesque) que dans les œuvres « de diction », qui ne sont pourtant pas, bien évidemment, de purs *flatus vocis* dépourvus de signification.

La raison de cette différence pourrait s'exposer (s'imposer ?) ainsi : dans l'œuvre de fiction, l'action fictionnelle fait partie, et Aristote (qui, je le rappelle, nomme *mimèsis* ce que nous nommons *fiction*) pense qu'elle fait l'essentiel<sup>6</sup>, de l'acte créateur ; inventer une intrigue et ses acteurs est évidemment un art. Au contraire, chez un journaliste, un historien, un mémorialiste, un autobiographe, la matière (l'événement brut, les personnes, les temps, les lieux, etc.) est en principe donnée (reçue) d'avance, et ne procède pas de son activité créatrice ; on est donc plus ou moins autorisé à estimer qu'elle n'appartient pas à son œuvre, au sens fort (littéraire, artistique) de ce terme (son *poiein*), à quoi appartient seulement – mais ce peut être l'essentiel – la façon dont il sélectionne et met en forme cette matière : mise en « intrigue » (Veyne, Ricœur), souvent en *scène* – voyez Michelet – qui tend, si je puis dire, à la quasifictionaliser, et qui constitue proprement son travail d'artiste<sup>7</sup>. Le lecteur du type que je tente ici de justifier peut donc légitimement diriger toute

son attention esthétique sur ce travail (narratif, dramatique, stylistique) de diction. Ce n'est certes pas à dire qu'il peut légitimement négliger la matière ainsi mise en forme, mais que le type d'attention qu'il lui porte aussi n'est pas autant d'ordre artistique que celui qu'il porte à la mise en forme elle-même, tandis que le lecteur d'un roman, par exemple, peut et doit accorder à son action, à ses personnages, etc., une attention d'ordre proprement artistique. Pour continuer de parler beaucoup trop more geometrico, il résulte que, devant une œuvre de fiction, l'attention artistique du lecteur ou de l'auditeur se partage nécessairement plus (entre fiction et diction) que devant une œuvre qui n'est pas (ou qui est moins) de fiction. Ce principe s'applique évidemment aussi bien (ou aussi mal) à une œuvre dont la « matière » est de l'ordre, non de la mimésis d'actions, mais de l'expression de pensées ou de sentiments : chez un moraliste, un essayiste, un philosophe, un orateur, le lecteur ou l'auditeur peut certes distribuer son attention entre la pensée et la manière de l'exprimer, mais - sauf à pécher par esthétisme, c'est-à-dire apprécier esthétiquement ce qui relève d'un autre type d'appréciation – la seconde sorte d'attention me semble mériter davantage que la première le qualificatif d'artistique – et, plus précisément, de littéraire. Sans adhérer plus que Voltaire à sa pensée, j'admire chez Pascal la « main » que Valéry y voyait « trop » - signe en tout cas qu'il ne manquait pas de la voir.

On perçoit donc, j'espère, que mon « léger doute » sur la compatibilité des deux critères de littérarité (par fiction ou par diction) tient à une réserve toute partielle et toute relative. Bien entendu, un texte peut relever des deux à la fois : d'abord, parce que, comme chacun sait, un grand nombre d'œuvres appartiennent en fait à un genre mixte ou intermédiaire, mêlé de réel et de fiction, tel que le roman historique, le roman autobiographique, l'Histoire, la biographie ou l'autobiographie romancées, voire ce que l'on entendait par *autofiction* à l'époque déjà lointaine où par ce mot l'on entendait quelque chose ; ensuite, et de

manière plus pertinente à mon propos, parce que la perception d'une littérarité-par-fiction n'évince pas le sentiment de littérarité-par-diction, et réciproquement. Simplement, elle le trouble en s'y mêlant. Je peux certes (encore) mâcher mon chewing-gum en lisant mon journal, mais ce n'est pas la même chose que mâcher mon chewing-gum *sans* lire mon journal, ou lire mon journal sans mâcher mon chewing-gum ; je peux apprécier à la fois (par exemple, chez Stendhal) un style et une intrigue fictionnelle, mais ce n'est pas la même chose qu'apprécier un style délivré de toute intrigue – ni que de négliger (« traverser ») ce style, et ne lire, comme on dit <sup>8</sup>, que « pour l'intrigue ». Et si je ne mentionne pas le prétendu cas symétrique d'une œuvre à intrigue *dépourvue de tout style*, c'est simplement – je persiste et signe – parce qu'un tel fantôme ne saurait exister.

Je voudrais passer maintenant de cet objet très général (la littéraritépar-diction) à un cas plus spécifique : celui de la critique, et, plus spécifiquement encore, de la critique qu'on dit, d'un adjectif ô combien ambigu, « littéraire ». Son statut artistique, je le sais, est fort controversé, voire contesté, et souvent par les « intéressés » eux-mêmes. Ainsi, notre plus grand critique vivant déclare à peu près que le critique ne peut pas être un véritable écrivain, en raison de ce fait (incontestable) que son écriture, portant sur une autre écriture, est toujours « au second degré ». C'était dit en réponse à une remarque élogieuse sur la sienne, et je suppose qu'il faut ici faire la part du devoir de modestie. Mais si l'on répartit, comme je fais, la littérature de prose entre une qualification constitutive par fiction et une autre, conditionnelle, par diction, le discours critique me semble relever pleinement de la seconde, tout comme le discours historique, autobiographique, ou – au sens large, qui englobe évidemment la poétique au moins depuis Platon et Aristote philosophique. Même si je reconnais que le statut (métatextuel) du commentaire critique n'est pas celui de l'hypertexte fictionnel (Andromaque, Joseph et ses frères, Vendredi ou les Limbes du Pacifique...),

l'argument du « second degré » ne me semble pas décisif pour l'exclure du champ des œuvres littéraires : tout discours porte sur un objet, que cet objet soit concret (choses, actions, personnages, paysages...), abstrait (les Idées, l'humaine condition, la grâce divine...), ou lui-même un texte singulier, c'est-à-dire (comme dit Proust à propos d'autre chose) un objet « idéal sans être abstrait », puisque singulier. Parler d'une œuvre, qu'elle soit allographique (idéale : littérature, musique) ou autographique (matérielle : peinture, sculpture, photographie, cinéma), c'est parler de quelque chose, ni plus ni moins que parler de tout autre objet du monde, matériel ou idéal. La dimension esthétique – et donc artistique, puisqu'il s'agit d'un artefact humain – qu'on accorde plus ou moins volontiers à un texte comme les Essais ou les Pensées, je ne vois aucune raison de la refuser à un autre texte, comme L'Art romantique, Le Livre à venir ou Littérature et Sensation, du seul fait que son objet est lui-même un texte ou un ensemble de textes. Un texte, oral ou écrit, peut être l'objet d'un autre texte, et cet autre texte peut être à son tour reçu comme une œuvre, selon le motif, en l'occurrence subjectif, qui préside à toutes les littérarités conditionnelles. Dans le champ du langage, tout ce qui n'est pas fiction est diction, y compris le Code civil, comme le savait très bien l'auteur du Rouge et le Noir – et des Promenades dans Rome.

La (trop) fameuse distinction entre « écrivains » et simples « écrivants », c'est-à-dire entre une *écriture* tout intransitive ou autotélique (« tautologique ») et une simple *écrivance*, toute transitive et fonctionnelle, cette distinction qui hante toujours notre *doxa* littéraire me semble illustrer et entretenir une valorisation quelque peu fétichiste de la Littérature dont il ne serait pas trop malvenu de se défaire. Cette distinction, on le sait, nous vient d'un texte publié par Roland Barthes en 1960<sup>10</sup>, auquel allaient faire écho au moins deux autres du même auteur<sup>11</sup>; mais la relecture de ces textes montre la position de Barthes un peu plus complexe que l'usage qui en est fait aujourd'hui, au moins par deux nuances. La première est justement un refus déclaré de la

« sacralisation » de l'écriture, ou plus précisément du « travail de l'écrivain », sacralisation dont Barthes rejette le tort sur « la société, qui consomme l'écrivain, transforme le projet en vocation, le travail du langage en don d'écrire, et la technique en art » pour faire de la parole de l'écrivain une « marchandise » ; ce procès fait à « la société » est certes expéditif et inspiré d'un marxisme plutôt rustique (car l'écrivance idéologique est aujourd'hui tout aussi marchandisée - sinon plus - que l'écriture « littéraire »), mais du moins montre-t-il un Barthes soucieux de tenir égale (également sévère) la balance axiologique entre écrivance et écriture : l'écrivant, absorbé dans son *naïf* « projet communication », se voit destitué de toute dimension esthétique, mais l'écrivain, plongé dans le souci, chez lui « ontologique », du bien écrire, se voit moralement dévalorisé par le statut tout commercial de sa production, dont la fonction consiste, malgré lui, à « transformer la pensée (ou la conscience, ou le cri) en marchandise ». La seconde nuance consiste à reconnaître que leur opposition est « rarement pure », et que « chacun aujourd'hui se meut plus ou moins ouvertement entre les deux postulations, celle de l'écrivain et celle de l'écrivant [...]. Nous voulons écrire quelque chose, et en même temps, nous écrivons tout court. Bref, notre société accoucherait d'un type bâtard : l'écrivain-écrivant. » Le critique, entre autres, illustrerait assez bien selon moi ce type « bâtard », que l'on peut qualifier un peu plus aimablement - mais très provisoirement – d'hybride.

Je vais revenir à la distinction barthésienne et aux blocages qu'elle continue de provoquer malgré ses nuances aujourd'hui oubliées, après un détour qui me semble utile pour spécifier, parmi ces hypothétiques genres hybrides, le statut littéraire de la critique. Ce statut particulier me semble toujours – comme je le hasardais jadis en transposant une célèbre analyse <sup>12</sup> par Lévi-Strauss de la « pensée mythique » – assez bien défini par la notion, nullement dépréciative (bien au contraire) pour cet auteur, de *bricolage*. Opposé à l'ingénieur <sup>13</sup>, qui conçoit, mesure et calcule, le

bricoleur est une manière d'artisan amateur, qui fait flèche de tout bois et bois de toute flèche, ramassés au hasard de ses promenades et mis de côté à toutes fins utiles et imprévisibles : « Ça peut toujours servir. » Il n'est que de songer à certains collages, assemblages, compressions ou accumulations de Picasso, de Rauschenberg, de César ou d'Arman pour percevoir la dimension artistique de ce type d'activité : comme le dit bien la locution familière, « accommoder les restes » est tout un art. Le propre du bricolage, disait l'auteur de *La Pensée sauvage*, « est d'élaborer des ensembles structurés, non pas directement avec d'autres ensembles structurés, mais en utilisant des résidus et des débris d'événements ».

Il me semble décidément difficile de ne pas reconnaître ici la manière dont le discours critique réagence et réorganise (restructure) les « débris » qu'il extrait, par voie de citations ou de références allusives, à l'œuvre dont il s'occupe et dont, au sens fort, il dispose. Dans cette élaboration seconde et « décalée », qui fait aussi penser à ce que Freud appelle le « travail du rêve », Lévi-Strauss trouve à juste titre une forme de poésie, qui lui vient de ce que le bricolage « ne se borne pas à accomplir ou exécuter ; il "parle", non seulement avec les choses [...] mais aussi au moyen des choses : racontant, par les choix qu'il opère entre des possibles limités, le caractère et la vie de son auteur. Sans jamais remplir son projet, le bricoleur y met toujours quelque chose de soi ». Dans la manière dont il « fait parler » les œuvres, c'est-à-dire dont il leur fait dire autre chose que ce qu'elles voulaient dire, faisant sens de tout signe et signe de tout sens (« les signifiés se changent en signifiants, et inversement »), le critique met toujours, lui aussi, et même si tel n'était pas son « projet » conscient, « quelque chose de soi ». Son discours second sur le discours d'autrui est aussi un discours indirect sur luimême; et si l'on admet, avec Renan (je crois), que « ce qu'on dit de soi est toujours poésie », le critique est lui aussi « poète », et donc à sa manière un artiste - ce qui ne signifie pas nécessairement un « génie » élu des dieux : l'art est une activité humaine parmi d'autres, et il n'y a

pas toujours lieu de tirer une montagne de cette souris. Pour son utilité publique, Malherbe égalait la poésie au jeu de quilles, ce qui d'ailleurs n'est pas rien, et La Bruyère, qui voyait « plus que de l'esprit » dans le métier d'auteur, ne l'en comparait pas moins à celui d'un artisan de pendules, ce qui n'est pas rien non plus : telle pendule peut être tenue pour un « chef-d'œuvre », si ce mot a un sens, selon des critères parfois plus objectifs que ceux de nos assomptions esthétiques. Être ou n'être pas une œuvre littéraire ne procède d'aucune grâce ou disgrâce d'aucune sorte, mais simplement de l'inscription, volontaire ou involontaire, dans un mode, constitutif ou conditionnel, de littérarité. Dans le premier cas, relativement confortable (je veux dire plus assuré), le talent n'est pas vraiment requis, puisqu'un mauvais poème, un mauvais roman, un mauvais drame n'en sont pas moins poème, roman ou drame - ce qui ne suppose ni n'entraîne aucun jugement de valeur. Dans le second, le talent n'est pas davantage requis, il est simplement éprouvé (à tort ou à raison), et du même coup conféré, par la seule instance qualifiante qui en ait la légitimité, savoir, certainement pas le désir ou la conscience de l'auteur, mais bien la libre appréciation du public, individuel ou collectif.

C'est ici le point où je me séparerais le plus nettement de la distinction barthésienne : pour son inventeur, « est écrivain, celui qui veut l'être [...] l'écrivain est un homme qui absorbe radicalement le pourquoi du monde en comment écrire [...] pour l'écrivain, écrire est un verbe intransitif ». Je citais là de nouveau le texte de 1960 ; celui de 1966 témoigne d'une certaine gêne à l'égard de cette notion d'intransitivité (« S'agit-il vraiment d'intransitivité ? Aucun écrivain, à quelque temps qu'il appartienne, ne peut ignorer qu'il écrit toujours quelque chose... »), et tente, sans grand succès (peut-être sans grande conviction), de lui substituer une autre notion grammaticale, qu'illustrait le grec ancien, celle de « voix moyenne » : « dans l'écrire moyen, la distance du scripteur et du langage diminue asymptotiquement. » Celui

de 1974 revient à l'opposition entre écrivance transitive et écriture intransitive, et y ajoute un motif qui relève typiquement de la subjectivité de l'auteur : « Écrire est un verbe intransitif, tout au moins dans notre usage singulier, parce qu'écrire est une perversion. La perversion est intransitive ; la figure la plus simple et la plus élémentaire de la perversion, c'est de faire l'amour sans procréer : l'écriture est intransitive dans ce sens-là, elle ne procrée pas. Elle ne délivre pas de produits. L'écriture est effectivement une perversion, parce qu'en réalité elle se détermine du côté de la jouissance. » On voit que le thème polémique du produit littéraire comme marchandise consommée par la société se trouve maintenant évincé par la grâce de la jouissance perverse (celle de l'écrivain), mais à travers ces divers repentirs et variations, un motif reste stable : c'est bien l'écrivain qui se constitue, et pour ainsi dire se sacre lui-même, comme Napoléon à Notre-Dame, par sa seule intention subjective ; il veut l'être, il ne l'est qu'en vertu de ce vouloir et en vue de sa propre jouissance, et ce choix suffit à lui conférer son statut littéraire. Le « plaisir du texte » est tout entier du côté de l'auteur, et le rôle du lecteur dans l'accès à la littérarité semble ne compter ici pour rien.

Si je me suis un peu attardé sur ces propos (auxquels la pensée de Barthes sur ce sujet ne se réduit d'ailleurs pas tout à fait <sup>14</sup>), c'est parce que le mien s'y trouve assez bien défini comme *a contrario*: pour moi, la littérarité d'un texte non-fictionnel ou non-poétique – par exemple, d'un texte critique – ne dépend pas essentiellement de l'intention de son auteur, mais bien de l'attention de son lecteur. Ce qui rend l'écriture « transitive » ou « intransitive » n'est rien d'autre que la manière dont la traverse ou s'y arrête le regard d'un lecteur. Ne vous demandez donc pas si vous « êtes » ou « n'êtes pas » écrivain : à cette question hamlétienne, qui pour le coup n'a rien d'« ontologique », c'est un autre qui répondra, sans vous consulter, et souvent à votre insu. Et, tout compte fait, je retire

mon trop prudent « à tort ou à raison », car un sentiment ne saurait se tromper.

- 1. 1460 *b*, trad. Dupont-Roc et Lallot. Je ne sais trop ce que peuvent être ces « parties » de poèmes épiques ou dramatiques dépourvues d'action, de caractère et de pensée ; les interventions du chœur tragique, peut-être, qui ne manquent certes pas de « brillant » poétique mais je ne suis pas sûr qu'elles manquent vraiment de « pensée »...
- 2. «Silences de Flaubert », *Figures I*, p. 242. Je ne sais plus si je l'ai jamais su d'où me viennent les deux dernières citations ; la remarque de Valéry est dans *Œuvres*, Paris, Gallimard, coll. « Bibl. de la Pléiade », t. I, p. 618.
- 3. J'emprunte en la détournant un peu cette nuance à Bergson : « L'art vise à imprimer en nous des sentiments plutôt qu'à les exprimer... » (Essai sur les données immédiates de la conscience, in Œuvres, Paris, PUF, 1991, p. 14).
- 4. Situations II, p. 64.
- 5. Pour désigner ce type de relation où deux fonctions ne peuvent coexister au même moment, Roland Barthes employait plus volontiers le terme sartrien de « tourniquet », et l'image de « maître Jacques tantôt cuisinier tantôt cocher, mais jamais les deux ensemble » (« Ecrivains et écrivants », Œuvres complètes, Paris, Éd. du Seuil, 1993, t. I, p. 1279; nous allons d'ailleurs retrouver ce texte).
- 6. « Le poète doit être artisan de fables plutôt qu'artisan de vers, vu qu'il est poète à raison de l'imitation et qu'il imite les actions » (*Poétique*, 1451 *b*, trad. Hardy).
- 7. Il faut rappeler ici qu'Aristote, dans la phrase qui suit celle que je viens de citer, « récupère » en quelque sorte dans le champ de la poétique par une raison assez différente, et qui me reste obscure non pas certes l'historien, mais du moins le poète épique ou dramatique qui emprunte sa matière à l'histoire : « ... Et quand il arrive [à ce poète] de prendre pour sujet des événements qui se sont réellement passés, il n'en est pas moins poète, car rien n'empêche que certains événements arrivés ne soient de leur nature vraisemblables et possibles, et par là l'auteur qui les a choisis en est le poète. » C'est dire, peut-être, que la présence du possible et du vraisemblable transforme le réel en objet de fiction.
- 8. Peter Brooks, Reading for the Plot, New York, Knopf, 1984.
- 9. « Du jour au lendemain », France Culture, 22 novembre 2002.
- 10. « Écrivains et écrivants », *Arguments*, 1960 ; repris en 1964 dans *Essais critiques* ; *Œuvres complètes*, Paris, Éd. du Seuil, 1993, t. I, p. 1277-1282.
- 11. « Écrire, verbe intransitif ? » (1966), *ibid.*, t. II, p. 973-980 ; et une page de « Où/ou va la littérature ? », entretien avec Maurice Nadeau (1974), *ibid.*, t. III, p. 66.
- 12. Qu'on trouve au premier chapitre de *La Pensée sauvage*, Paris, Plon, 1962; ma transposition, hasardeuse mais, par chance, à peu près pertinente, est dans *Figures I*, Paris, Éd. du Seuil, 1966, p. 145-149.

- 13. Opposition à vrai dire toute graduelle, au moins en ceci que le bricoleur, qui travaille souvent sans dessin, ne le fait jamais sans dessein ; il y a donc dans le bricolage toujours un peu d'ingénierie. Mais il présente un autre trait distinctif, que Lévi-Strauss ne mentionne pas : c'est que le bricoleur n'œuvre généralement que pour lui-même (Crusoé), ou pour sa famille (Robinson suisse). Je ne propose pas d'étendre à l'activité critique ce trait d'autarcie.
- 14. Il a produit au moins deux textes sur la question de la lecture, qui reste d'ailleurs pour lui sans réponse : dans le premier (« Pour une théorie de la lecture », 1972, Œuvres complètes, op. cit., t. II, p. 1455-1456), il observe qu'« en fait il n'y a jamais eu de théorie de la lecture », et émet simplement le vœu que cette théorie advienne, sans apparemment vouloir s'y atteler; dans le second (« Sur la lecture », 1975, ibid., t. III, p. 577-584), il confesse encore : « Je suis, à l'égard de la lecture, dans un grand désarroi doctrinal: de doctrine sur la lecture, je n'en ai pas [...]. Ce désarroi va parfois jusqu'au doute : je ne sais même pas s'il faut avoir une doctrine sur la lecture... » Quant au rôle fondateur de l'intention auctoriale, il est quelque peu mis à mal dans le texte célèbre (au moins pour son titre), « La mort de l'auteur » (1968, ibid., t. II, p. 491-495), qui se clôt sur une page tout à la gloire de l'activité (herméneutique) du lecteur : « Il y a un lieu où cette multiplicité [d'écritures, constitutive d'un texte] se rassemble, et ce lieu, ce n'est pas l'auteur, comme on l'a dit jusqu'à présent, c'est le lecteur [...]. Pour rendre à l'écriture son avenir, il faut en renverser le mythe : la naissance du lecteur doit se payer de la mort de l'Auteur. » C'était peut-être ce qu'on appelle chez moi sauter par-dessus le cheval.